
 1 

BERGSON E A TRADIÇÃO CÔMICAI 

Fernando Lira Ximenes 
 

Resumo 
 
Este artigo procura identificar de forma incipiente algumas 
abordagens da tradição cômica sobre o riso e o risível que direta ou 
indiretamente, estão inseridas nas reflexões da obra do filósofo 
francês Henri Bergson: O Riso: ensaio sobre a significação do 
cômico

II
. Apesar de algumas restrições ao ensaio, pode-se encontrar 

nos argumentos desse filósofo, reflexões que apontam para uma 
prática bastante interessante sobre o efeito do risível e o seu 
mecanismo de fabricação. 
 

Palavras-chave: Riso, Comicidade, Tradição Cômica. 

BERGSON AND THE COMIC TRADITION 
 

Abstract 
 
This article tries to identify in an incipient way some approaches of the 
comic tradition on the laughter and the laughable that direct or 
indirectly, they are inserted in the reflections of the french 
philosopher's Henri Bergson work: The Laughter: rehearsal about the 
significance of the comic. In spite of some restrictions to the rehearsal, 
it can meet in that philosopher's arguments, reflections that appear for 
a quite interesting practice on the effect of the laughable and his 
production mechanism.  

 

Keywords: Laughter, Comicality, Comic Tradition.  

 

 

 

 

 

 



 2 

 

Introdução 
 

 
Em diversas abordagens tentou-se entender o risível somente pela 
perspectiva social, esquecendo o indivíduo como um ser animal. 
Nesse sentido, o risível é formado a partir de códigos sociais, 
manifestados culturalmente. É, pois, na perspectiva do humano 
inserido na sociedade, que Bergson (2004, p. 148) formaliza as suas 
concepções sobre a comicidade:  
 

O riso nasce como essa escuma. Assinala, no exterior da vida 
social, as revoltas superficiais. Desenha instantaneamente a 
forma móvel desses abalos. Ele também é uma espuma a base 
de sal. Como a espuma, fervilha. É alegria. O filósofo que o 
recolher para experimentá-lo encontrará às vezes, numa 
pequena quantidade de matéria, certa dose de amargor.  

 

As reflexões de Bergson têm sido arduamente contestadas por outras 
abordagens, alegando que o ensaio sobre a comicidade apresenta 
uma visão unilateral do riso, ao explicar suas causas como reflexo de 
um castigo, uma correção social e uma anestesia do coração, 
representando assim, “[...] um empecilho ao reconhecimento catártico 
próprio da comédia.” (MENDES, 2001, p. 55). Ainda de acordo com 
Mendes (op. cit., p. 136):  
 

Se a comédia, em todas as suas variantes, se conformasse à 
teoria de Bergson, o prazer que ela oferece teria de nascer 
sempre de uma espécie de gesto crítico ou mesmo paródico, se 
tomarmos a palavra paródia no seu sentido original de fala ou 
canto “ao lado” ou “canto paralelo” [...]. Dessa imagem modelar, 
o cômico seria um reflexo negativo, um desvio, uma 
deformação. A percepção dessa cópia falsa faria nascer o riso – 
um gesto que teria como função apontar e corrigir os 
afastamentos, punir os desajustes pela exposição do ridículo.  

 

Outra crítica freqüente ao ensaio de Bergson é que, por este ser um 
dos textos mais conhecidos e bastante citados, as “[...] suas 
asserções adquirem quase sempre caráter de autoridade original.” 
(ALBERTI, 1999, p. 184). Sem citar referências, Bergson elabora o 
seu modelo para o cômico, que está pautado em preceitos que 
remontam às reflexões da tradição cômica. 

 
Pode-se dizer que Bergson redescobre o que era voz corrente 
há mais de um século na discussão sobre o “ridículo” e a 
utilidade de sua aplicação. Cômico e riso, para ele, são, 
respectivamente, um desvio negativo e sua sanção funcional 
que estabelece a ordem da vida e da sociedade. [...] É 
interessante observar que algumas formas de classificação se 
aproximam da classificação da retórica antiga, “o cômico da 
ação” e o “cômico de palavras”, enquanto outras, como “cômico 



 3 

acidental” e o “não-acidental”, fazem lembrar a classificação de 
Joubert

III
 entre o fato risível que ocorre por acaso e aquele que 

fazemos de propósito. (ALBERTI, 1999, p. 184-186).  
 
 

A tradição cômica 
 

Desde Platão (428-399 a.C) até os nossos dias, encontra-se em toda 
a tradição do pensamento filosófico ocidental, de uma maneira ou de 
outra, especulações acerca dos mecanismos do risível.  

O filósofo grego Aristóteles (384-322 a.C.), em seu estudo sobre 
as partes dos animais, abre o caminho a toda uma tradição fisiológica 
que explica o riso através do funcionamento do diafragma humano. 
De acordo com o filósofo grego, o diafragma divide o corpo em duas 
partes: a alta e nobre – composta pela cabeça, pulmões e coração; e 
a baixa e menos nobre – em que se localizam abdômen, fígado, 
baço, vesícula, intestino. O humor quente

IV
, devido à digestão, 

advindo da parte baixa em direção à alta, passando pelo diafragma, 
provoca uma perturbação na sensibilidade e no raciocínio. O 
pensamento se opõe ao movimento, quando o diafragma é 
sensibilizado pelo calor advindo das partes baixas, ocasionando o 
riso. 

Embora as idéias de Aristóteles não tenham esclarecido 
completamente os mecanismos físicos e biológicos do riso, suas 
observações sobre o pensamento se opondo ao movimento, serviram 
de base para os inúmeros estudos que trataram o riso como uma 
reação do corpo ao sentimento de estranhamento e sua relação com 
a topografia corporal, alto e baixo.  

Em Bergson (2004) pode-se encontrar a justificativa para o 
estranhamento

V
, quando ele fala que o riso acontece na medida em 

que percebemos o desvio da vida em direção a ações mecânicas, 
como no caso, por exemplo, de uma inversão da normalidade social, 
em que o nobre é rebaixado e o plebeu é elevado.  

Além da relação fisiológica do riso, em Aristóteles há diversas 
observações sobre o riso, que foram pontos de partida para mais 
variadas teorias sobre a comicidade. A mais famosa afirmação de 
Aristóteles a esse respeito é a de que “o homem é o único animal que 
ri.

VI
 Para Bergson (op. cit., p. 2), o homem não é somente o único 

animal que ri, mas também o único que faz rir:  
 

Vejamos agora o primeiro ponto para qual chamaremos atenção. 
Não há comicidade fora daquilo que é propriamente humano. 
Uma paisagem poderá ser bela, graciosa, sublime, insignificante 
ou feia; nunca será risível. Rimos de um animal, mas por termos 
surpreendido nele uma atitude humana ou uma expressão 
humana. Rimos de um chapéu; mais então não estamos 
gracejando com o pedaço de feltro ou de palha, mas com a 
forma que os homens lhe deram, com capricho humano que lhe 
serviu de molde. Como um fato tão importante, em sua 



 4 

simplicidade, não chamou mais atenção dos filósofos? Vários 
definiram o homem como “um animal que sabe rir”. Poderiam 
também tê-lo definido como um animal que faz rir, pois, se 
algum outro animal ou um objeto ainda animado consegue fazer 
rir, é devido a uma semelhança com o homem, à marca que o 
homem lhe imprime ao uso que o homem lhe dá.  
 

Encontramos comumente nos livros de história do teatro que a 
comédia surgiu na Grécia, a partir da procissão dionisíaca, oriunda de 
uma parte profana chamada Komos, que consistia em uma folia de 
dançarinos, cantores e mascarados, que conduziam o emblema 
fálico, símbolo da fecundidade e dos prazeres sexuais. No entanto 
sabe-se que manifestações semelhantes a essas já aconteciam em 
outros povos, muito antes dos gregos se estabelecerem como 
sociedade organizada e de suas práticas sociais conterem qualquer 
indício daquela formação cultural que viria a influenciar todo o 
pensamento das civilizações ocidentais até os nossos dias.  

No entanto, na Grécia Antiga, Dioniso era o deus-mor 
homenageado pelos dramaturgos trágicos e cômicos. Por ter várias 
facetas – assim como um ator – era reconhecido sob diversos nomes 
como: deus Espírito da Primavera, o deus do Renascimento (“O 
Divino Rapaz” e “Brômio, aquele do forte grito”), o deus Touro ou 
deus Bode, deus do poder intoxicador da procriação em todas as 
coisas, deus da fertilidade e da transformação. Porém é como deus 
do vinho – o mais comum de seus títulos – que ele exprimia um dos 
aspectos simbólicos de sua divindade embriagante. 

Os rituais que encontramos na África, na Austrália, nos povos 
indígenas da América do Sul, em sua maioria, tratam da negação à 
morte, “[...] trazendo de volta o falecido sobre forma de espírito, e o 
rito do ancestral ou adoração do espírito converte-se em uma 
representação gráfica dessa ressurreição.” (GRASSNER, 1991, p. 7). 
A vida e a morte dos deuses são os principais temas das tragédias 
clássicas, que têm na forma de comédias o seu reflexo, como num 
espelho de imagens in(di) vertidas. 

A expressão “a comédia representa os homens piores que eles 
são”, foi enunciada na Poética, de Aristóteles, quando o filósofo grego 
observou uma maneira de produzir comédia que era recorrente em 
sua época. Alguns teóricos equivocadamente pegaram a expressão 
aristotélica ao “pé da letra” e a tomaram como dogma, como princípio 
para suas reflexões sobre o risível, gerando diversos preconceitos 
críticos relativos a concepções artísticas dessa atividade teatral.  

 
A Poética se apresenta como um sistema teórico-estético que 
possui suas próprias leis internas, regido, à semelhança do 
modelo artístico que prescreve, por critérios de lógica e 
necessidade; nesse contexto, qualquer pressuposto de 
inferioridade da mimese cômica estaria em desacordo com 

outros pontos dessa configuração dramatúrgica. 
(MENDES, 2006, p. 81). 



 5 

 
Bergson (2004) aproveita-se desse princípio relativo à comicidade, 
para afirmar que o riso castiga os costumes, como se fosse um trote 
social. Na perspectiva bergsoniana, o risível se estabelece quando se 
percebe, através de sua elaboração, a rigidez dos valores da 
sociedade, lançando à luz certas atitudes que são condenáveis do 
ponto de vista moral. Nessa abordagem, a comédia assume um fim 
superior por sua pedagogia punitiva: castigat ridendo mores. 

Nos últimos 25 séculos, muitos dos filósofos ocidentais refletiram 
sobre o risível e suas conseqüências, algumas dessas reflexões eram 
bastante divergentes de Aristóteles. Há, portanto, as mais diversas 
maneiras ideológicas de produzir a comicidade, nem sempre o de 
zombaria ou escárnio, que é o “rir de” alguma coisa, de alguém, 
considerado pelos autores como risível degradante ou de derrisão. 

Para o teórico Mikhail Bakthin (1895-1975), Bergson elabora uma 
abordagem polarizada e negativa sobre o risível. Enquanto Bakthin 
(op. cit.), quando estuda a cultura popular da Idade Média e do 
Renascimento, trata o risível numa perspectiva ambivalente. Nessa 
perspectiva, a ambivalência é o reconhecimento fundamental de que 
não somos uma coisa só. 

No enfoque bakthiniano, ao mesmo tempo em que o riso castiga 
os costumes, também redime o objeto do qual se ri. É o “riso com”, do 
mundo carnavalizado das tradições populares, das feiras e praças 
públicas. É a plena aceitação das diferenças e recusa à polarização 
unilateral do sério. Sem leis nem regras de conduta, com o lema  
“faze o que quiseres”, nesse mundo utópico, e da desterritorialização 
das permissividades, existe uma sociedade vivendo numa estrutura 
autogestora, diferente de outras utopias em que as liberdades são 
relativizadas. Através do risível popular, cria-se um mundo renovado, 
totalmente livre, exagerado, dinâmico, vivo e alegre, cujas mazelas 
são coisas naturais da vida, e não acidentes trágicos O que é 
elevado, é rebaixado: os sabichões são ludibriados pelos bobos; os 
homens são mandados por suas mulheres; enfim, o sacralizado 
torna-se profano. O riso assume um pacto com o diabo. 

Nesse contexto, o risível se estabelecia como uma solução 
simbólica para a assimetria do mundo sério. Ele era burlador, 
irreverente, libertário. Era por seu caráter transgressor que ele invertia 
a realidade oficial, quebrava as relações de hierarquia entre 
dominante e dominado, desconstruía esta realidade e reconstruía 
outra paralela, paródica, codificada por aquilo que a sociedade oficial 
não admitia e condenava (o absurdo, o ridículo, o grotesco) porque 
com o risível os ritos eram dessacralizados e os mitos, destronizados.  

Podemos encontrar a raiz desse riso carnavalizado no homem 
primitivo, que “[...] era um mimo acabado, uma criatura dada às 
práticas lúdicas.” (GRASSNER, 1991, p. 4). Os mimos e as 
pantomimas são as formas elementares da expressão corporal, de 



 6 

onde derivaram todas as artes cênicas. As primeiras pantomimas 
eram uma espécie de dança que imitava os animais no caminhar, na 
forma de caçar uma presa ou na fuga de um predador. Dançava-se 
também para evocar as forças benignas da natureza ou para repelir 
as hostis. 

As pantomimas fálicas, representando a fertilidade da natureza, 
ganharam espaço em todas as sociedades tradicionais. A função 
geradora do riso favorece que os rituais agrícolas adotem o falo como 
o símbolo e dele derivem todo o princípio do baixo corporal adotado 
nas tradições cômicas populares. 

 A natureza mágica de fazer rir também aparece nas sociedades 
arcaicas, produzindo o aniquilamento do medo. Essas sociedades 
tradicionais temem a transgressão, por acreditar que esta perturba a 
ordem e faz retornar o caos. Como solução simbólica a esse temor, 
elas criam dispositivos de modo a provocar a transgressão. 
(BALANDIER, 1997, p. 49). Tais realizações aconteciam pelas 
performances dos clowns ou bufões primitivos, “[...] símbolo do caos e 
da dispersão operados pela dispersão grotesca da potência sagrada.” 
(MACEDO, 2000, p. 36). 

 A transformação, a imitação, o deixar-se passar por outro, enfim, 
a representação, estas são ações inerentes ao teatro e a qualquer 
manifestação ritualística: o feiticeiro se passa por onça, símbolo da 
morte, dançando ao redor do fogo, afasta os maus espíritos; o ator se 
passa por palhaço, por deus e por diabo. 

Freqüentemente, encontramos manifestações culturais em que os 
animais são humanizados ou que os homens são transformados em 
animais em contato permanente com a natureza. Muitas das 
representações dos deuses e faraós do Antigo Egito eram 
zoomorfizadas, com corpo de leão ou cabeça de chacal. 

Mas esta não é uma exclusividade da religião egípcia. 
Encontramos representações zoomórficas em outras religiões e nas 
mitologias. Na Grécia, estão as esfinges e os sátiros. Na própria 
religião cristã, os anjos são concebidos como entidades aladas e a 
imagem do diabo aparece como uma deformação do sátiro, 
possuindo rabo e chifres. Três dos evangelistas têm emblemas de 
animais: São Lucas, o boi; São Marcos, o leão, e São João, a águia. 
O Cristo aparece simbolicamente como cordeiro de Deus, ou como 
peixe. 

A comicidade das civilizações primeiras apresentava uma 
conotação diferente da que foi concebida nas sociedades posteriores. 
O homem, o outro e a natureza eram uma só coisa. A relação com o 
sagrado tinha a intenção integradora e não de separação. Isso nos 
faz acreditar que nas sociedades arcaicas o paralelismo, necessário à 
paródia, não seria compreendido.  

 
A mentalidade primeva só concebe a si mesma como parte de 
um todo cósmico em que as forças sobrenaturais atuam de 



 7 

forma favorável ou desfavorável nos desígnios da natureza. Tais 
forças são, para o homem primevo, o princípio e a gênese de 
todas as coisas, inclusive ele mesmo. (SANTOS, 2001, p. 51). 
 

O bufão – alguns atribuem tal palavra à bufa ou ao flato – é o tipo 
risível que mais se aproxima da natureza e da espontaneidade 
animalesca. O bufão aparece nas sociedades de todas as épocas. A 
comicidade do bufão é livre de fronteira, é imoderada e exagerada. É 
o cômico das praças públicas, das festas e das diversões populares. 
O risível da abundância, das comilanças e bebedeiras, dos 
xingamentos e das permissividades sexuais.  

O bufão é o agente primordial da burla. A burla é portadora da 
mentira, do engodo, do disfarce, algumas vezes, do grotesco e do 
fazer o outro de bobo. Nela estão contidos os embriões da maioria 
das comédias. Ele é o cômico da alternância e do convívio com os 
paradoxos da vida. Sua fala, como a de um louco, é ao mesmo tempo 
proibida e ouvida. “Ele destoa onde estiver: na corte, é plebeu; entre 
os doutos, dissolutos; em meio a soldados, poltrão; entre estetas, 
glutão; entre preciosos, grosseiro.” (PAVIS, 1999, p. 35).  

Derivada desses existe uma galeria de “malandros astuciosos” 
que faz parte da camada inferior da sociedade. Entretanto, eles 
mantêm uma relação de serventia constante com os poderosos 
(padres, políticos, burgueses, entre outros). Mas sempre que surge 
uma oportunidade, procuram tirar proveito da situação. Em todas as 
épocas e lugares este tipo esteve presente nas mais variadas culturas 
apresentando-se com diferentes denominações conservando, 
contudo certos traços básicos, a estrutura típica do seu caráter, como 
os Tricksters, o Zanis, Pícaros, Quengos ou Amarelos:  

O Trickster, como é chamado pelos mitólogos anglo-saxões, é 
uma espécie de bufão cerimonial que representa o ancestral mais 
acabado de toda uma “dinastia de malandros astuciosos”, a partir do 
qual se originaram os escravos ladinos, Lazzarillo de Tormes, Pedro 
Undemales e os brasileiros Pedro Malasarte, João Grilo e Cancão de 
Fogo. Ao Trickster tudo é permitido, embaralha-se, perde força, sem 
maiores explicações. Esse tipo é entendido por Georges Balandier 
(1997, p. 47), como personagem síntese de:  

 
[...] herói transformador, divino em certo sentido, às vezes 
grotesco, sempre fugidio, poderosamente sexuado, ignorante da 
separação do bem e do mal, metido em aventuras cheio de 
astúcias e esperteza. Uma figura corporalmente mal identificada 
e sexualmente selvagem, que subverte imaginariamente todas 
as ordens.  
 

Do Trickster advém o riso que penetrou na literatura ocidental através 
de Epicarmo de Mégara, na Sicília (por volta de 500 a.C.), com 
“cenas bonachonas e de comicidade grosseira”, em que se 
estabeleceu uma variada escala de personagens – os fanfarrões e 
aduladores, parasitas e alcoviteiras, bêbados e maridos enganados. 



 8 

Dessas cenas improvisadas sobrevieram os escravos ladinos de 
Menandro e reproduzidos por Plauto; inspiração para os contos do 
Decameron, de Boccacio; as aventuras do Asno de Ouro, de Apuleio. 
São também elas fontes arquetípicas das farsas medievais, das 
aventuras picarescas espanholas e dos Zannis da Commedia Dell’ 
Arte italiana e modelo para os tipos cômicos de Shakespeare, Molière 
e Rabelais, que é o representante literário mais significativo desse 
riso. 

 Com o tempo, o riso oriundo da Idade Média, com uma 
concepção do mundo de forma criadora, positiva e ambivalente, 
transforma-se em algo particular, abstrato e degenerador. As 
comédias, entre os séculos XVII e XVIII, são classificadas como 
gênero menor dentro das produções artísticas. O que realmente se 
poderia falar do mundo era o que este tinha de sério. 

Dentre os códigos sociais de nossa sociedade, existem aqueles 
criados para limitar ou impor posturas, comportamentos e atitudes. 
Praticamente não há mais gestos que não tenham sofrido 
interferência cultural: a forma como andamos, como sentamos, como 
ficamos de pé, como falamos, como olhamos, como rimos. Quando 
uma pessoa hoje dá uma gargalhada, muitos a olham 
discriminatoriamente, se a situação não é adequada, se o lugar não é 
adequado, se ela está fora do código. Esses códigos, criados 
culturalmente, passam a ditar normas de conduta que nos parecem 
naturais. No entanto, os códigos têm sua vinculação com o tempo e 
podem permanecer válidos por alguns dias ou vários séculos. 

O pensador russo Vladimir Propp (1976), depois de examinar 
numerosos e variados exemplos de comicidade na literatura, no 
jornalismo, no teatro, no cinema, no circo e na vida diária, relaciona à 
moral, ao estranhamento, a causa do riso:  

 
Os habitantes de uma cidade, de um lugarejo, de uma aldeia, 
até mesmo os alunos de uma classe possuem algum código não 
escrito que abarca tanto os ideais morais como os exteriores e 
os quais todos seguem espontaneamente. A transgressão deste 
código não escrito é ao mesmo tempo a transgressão de certos 
ideais coletivos ou normas de vida, ou seja, é percebida como 
defeito, e a descoberta dele, como também, nos outros casos, 
suscita o riso. (PROPP, 1976, p. 59). 
 

Apesar das críticas a Bergson, existem aqueles, como o dramaturgo 
paraibano Ariano Suassuna (2008, p. 151), que defendem a teoria do 
filósofo francês como a “[...] mais completa e engenhosa até hoje 
surgida para tentar esclarecer o que seja o risível.” O próprio 
Suassuna (op. cit.) utilizou de alguns mecanismos sugeridos por 
Bergson na elaboração de muitas de suas famosas comédias. O 
dramaturgo acredita que o ensaio de Bergson é uma referência 
imprescindível para compreensão do risível:  
 



 9 

De qualquer modo, porém, a teoria bergsoniana sobre o risível 
foi, talvez, a que maior número de esclarecimentos trouxe, até 
hoje, sobre o assunto. E sejam quais forem as críticas que a ela 
se dirijam, ninguém pode ficar alheio a seu encanto, à sua 
cortante clareza, que tornam o ensaio de Bergson um clássico 
da Filosofia do nosso tempo. (Ibid., p. 171). 
 

Considerações finais  

 
Percebe-se assim, que algumas teorias sobre a comicidade se detêm 
em particularidades, tirando daí, conclusões generalizantes. Devido 
ao caráter “movediço e escorregadio” da comicidade, qualquer teoria 
que procure explicar as causas de seu riso é limitante, já que dá 
margem a exemplos que se opõem e extrapolam as suas premissas.  

Então, o mais aconselhável é compreender como os autores 
articulam e constroem os seus modelos sobre o risível e não adotá-
los como leis definitivas, mas identificar nesses modelos os 
mecanismos possíveis de serem reproduzidos em certas 
circunstâncias, para se obter o efeito desejado na realização de 
cenas cômicas. 

Mesmo com todas as restrições, a abordagem de Bergson tem 
uma lucidez e uma sistematização objetiva que, embora não 
solucionando todas as questões do risível, pode, em muitos casos, 
ser eficientemente adotada na cena cômica. 

 

Notas 
 

I.Neste trabalho, o risível, o engraçado e a comicidade são adotados como sendo 
palavras sinônimas de um mesmo fenômeno artístico/cultural que tem o riso, o sorriso 
e a gargalhada como conseqüências de uma reação física. No entanto, apesar da 
diferença entre a causa e o efeito desse fenômeno, freqüentemente encontramos em 
diversos autores o uso da palavra riso no lugar de comicidade e vice-versa.  

II.A primeira edição desta obra data de 1899. 
III.Verena Alberti em seu livro O riso e o risível na história do pensamento (1999), dedica 

um capítulo completo a um certo tratado do riso, publicado em 1579 por Lautrent 
Joubert, conselheiro e médico ordinário do rei e chanceler da Universidade de Medicina 
de Montpelier. A obra de Joubert é uma das mais densas já publicadas, “voltada 
exclusivamente para a questão do riso” – o Tratado do riso, contendo sua essência, 
suas causas e seus maravilhosos efeitos, curiosamente pesquisados, refletidos e 
observados. 

IV.A palavra humor derivou-se do latim. Por muitos séculos, todo humor corporal era 
considerado signo ou causa de doença. Em alguns livros clássicos de medicina 
atribuía-se quatro tipos de humor produzidos pelo o homem, isto é, o sangue, a cólera, 
a fleuma e a melancolia, e estes humores, para os médicos da época, eram as causas 
de suas enfermidades. Daí vem a idéia de dizer que uma pessoa está de (ou tem) bom 
ou mau humor. 

V.O estranhamento, na visão de Bergson, é tratado neste trabalho como um dos recursos 
para se suscitar o riso, consiste na discrepância entre o que se percebe, o que se 
espera  e o que se concebe ou se realiza, isto é, numa desarmonia social. Não 
confundir com o conceito de estranhamento de Bertolt Brecht, que está associado ao 
distanciamento entre a cena, ator, personagem e o público com intuito de uma reflexão 
crítica. 



 10 

VI.Estes estudiosos não classificam de riso as manifestações de alegria em alguns 
animais, como os grunhidos dos macacos, e o balançar de rabo dos cães ao verem 
uma pessoa amiga. 

 

Referências 
 
ALBERTI, Verena. O riso e o risível na história do pensamento.   
      Rio de Janeiro: Editora Fundação Getúlio Vargas, 1999.  
BALANDIER, Geoges. O contorno: poder e modernidade. Rio   
      de Janeiro: Bertran Brasil, 1997. 
BAKTHIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no 

Renascimento: contexto       de François Rabelais. São Paulo: 
Hucitec, 2002. 

BERGSON, Henri. O Riso, ensaio sobre a significação do cômico. 
São Paulo: Matins Fontes, 2004. 

GASSNER, John. Mestres do teatro I. 2. ed. São Paulo: Editora  
      Perspectiva, 1991. 
MACEDO, Rivair José. Riso, cultura e sociedade na Idade     
      Média. São Paulo: Unesp, 2000. 
MENDES, Cleise Furtado. “As paixões da comédia”; “Cômico: crítica 

e vertigem”. In:______. A gargalhada de Ulisses: um estudo da 
catarse na comédia. 2001. Tese (Doutorado) – Universidade 
Federal da Bahia, Salvador, 2001.  

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. São Paulo: Perspectiva,    
      1999.  
PROPP, Vladimir. Comicidade e riso. São Paulo: Ática, 1992. 
SANTOS, Gerson Tenório. A semiose do sagrado: uma    
      abordagem complexa dos sistemas religiosos. 2001. Tese   
       (Doutorado em Comunicação e Semiótica) – Pontifícia   
       Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2001. 
SUASSUNA, Ariano. Iniciação à estética. Rio de Janeiro: José    
     Olympio, 2008. 

 
 


