BERGSON E A TRADICAO COMICA!

Fernando Lira Ximenes
Resumo

Este artigo procura identficar de forma incipiente algumas
abordagens da tradicdo comica sobre o riso e o risivel que direta ou
indiretamente, estdo inseridas nas reflexdes da obra do filésofo
francés Henri Bergson: O Riso: ensaio sobre a significagdo do
comico". Apesar de algumas restricdes ao ensaio, pode-se encontrar
nos argumentos desse filésofo, reflexdes que apontam para uma
pratica bastante interessante sobre o efeito do risivel e o seu
mecanismo de fabricacéo.

Palavras-chave: Riso, Comicidade, Tradicdo Cdmica.

BERGSON AND THE COMIC TRADITION

Abstract

This article tries to identify in an incipient way some approaches of the
comic tradition on the laughter and the laughable that direct or
indirectly, they are inserted in the reflections of the french
philosopher's Henri Bergson work: The Laughter: rehearsal about the
significance of the comic. In spite of some restrictions to the rehearsal,
it can meet in that philosopher's arguments, reflections that appear for
a quite interesting practice on the effect of the laughable and his
production mechanism.

Keywords: Laughter, Comicality, Comic Tradition.



Introducéo

Em diversas abordagens tentou-se entender o risivel somente pela
perspectiva social, esquecendo o individuo como um ser animal.
Nesse sentido, o risivel é formado a partir de cddigos sociais,
manifestados culturalmente. E, pois, na perspectiva do humano
inserido na sociedade, que Bergson (2004, p. 148) formaliza as suas
concepcdes sobre a comicidade:

O riso nasce como essa escuma. Assinala, no exterior da vida
social, as revoltas superficiais. Desenha instantaneamente a
forma moével desses abalos. Ele também é uma espuma a base
de sal. Como a espuma, fervilha. E alegria. O filésofo que o
recolher para experimentd-lo encontrard as vezes, numa
peguena quantidade de matéria, certa dose de amargor.

As reflexdes de Bergson tém sido arduamente contestadas por outras
abordagens, alegando que o ensaio sobre a comicidade apresenta
uma visao unilateral do riso, ao explicar suas causas como reflexo de
um castigo, uma correcdo social e uma anestesia do coracgéo,
representando assim, “[...] um empecilho ao reconhecimento catartico
préprio da comédia.” (MENDES, 2001, p. 55). Ainda de acordo com
Mendes (op. cit., p. 136):

Se a comédia, em todas as suas variantes, se conformasse a
teoria de Bergson, o prazer que ela oferece teria de nascer
sempre de uma espécie de gesto critico ou mesmo pardédico, se
tomarmos a palavra parddia no seu sentido original de fala ou
canto “ao lado” ou “canto paralelo” [...]. Dessa imagem modelar,
o cdmico seria um reflexo negativo, um desvio, uma
deformacao. A percepcao dessa copia falsa faria nascer o riso —
um gesto que teria como funcdo apontar e corrigir 0s
afastamentos, punir os desajustes pela exposigdo do ridiculo.

Outra critica freqliente ao ensaio de Bergson é que, por este ser um
dos textos mais conhecidos e bastante citados, as “[...] suas
assercBes adquirem quase sempre carater de autoridade original.”
(ALBERTI, 1999, p. 184). Sem citar referéncias, Bergson elabora o
seu modelo para o cbmico, que esta pautado em preceitos que
remontam as reflexdes da tradi¢cdo comica.

Pode-se dizer que Bergson redescobre o que era voz corrente
h& mais de um século na discussdo sobre o “ridiculo” e a
utilidade de sua aplicagdo. Comico e riso, para ele, sao,
respectivamente, um desvio negativo e sua sanc¢do funcional
que estabelece a ordem da vida e da sociedade. [...] E
interessante observar que algumas formas de classificacéo se
aproximam da classificagdo da retérica antiga, “o comico da
acao” e o “comico de palavras”, enquanto outras, como “comico



acidental” e o “ndo-acidental”’, fazem lembrar a classificagao de
Joubert" entre o fato risivel que ocorre por acaso e aquele que
fazemos de proposito. (ALBERTI, 1999, p. 184-186).

A tradigcdo comica

Desde Platdo (428-399 a.C) até os nossos dias, encontra-se em toda
a tradicdo do pensamento filoséfico ocidental, de uma maneira ou de
outra, especulagfes acerca dos mecanismos do risivel.

O filésofo grego Aristételes (384-322 a.C.), em seu estudo sobre
as partes dos animais, abre o caminho a toda uma tradicao fisioloégica
gue explica o riso através do funcionamento do diafragma humano.
De acordo com o filésofo grego, o diafragma divide o corpo em duas
partes: a alta e nobre — composta pela cabeca, pulmdes e coracgédo; e
a baixa e menos nobre — em que se localizam abdémen, figado,
baco, vesicula, intestino. O humor quente", devido a digestdo,
advindo da parte baixa em direcéo a alta, passando pelo diafragma,
provoca uma perturbacdo na sensibilidade e no raciocinio. O
pensamento se opde ao movimento, quando o diafragma é
sensibilizado pelo calor advindo das partes baixas, ocasionando o
riso.

Embora as idéias de Aristételes ndo tenham esclarecido
completamente os mecanismos fisicos e biolégicos do riso, suas
observacgfes sobre o pensamento se opondo ao movimento, serviram
de base para os inUmeros estudos que trataram o riso como uma
reacdo do corpo ao sentimento de estranhamento e sua relacdo com
a topografia corporal, alto e baixo.

Em Bergson (2004) pode-se encontrar a justificativa para o
estranhamento”, quando ele fala que o riso acontece na medida em
que percebemos o desvio da vida em direcdo a acdes mecéanicas,
como no caso, por exemplo, de uma inversao da normalidade social,
em que o nobre é rebaixado e o plebeu é elevado.

Além da relagéo fisiologica do riso, em Aristoteles ha diversas
observacbes sobre o riso, que foram pontos de partida para mais
variadas teorias sobre a comicidade. A mais famosa afirmacdo de
Aristoteles a esse respeito € a de que “o0 homem € o Unico animal que
ri.”! Para Bergson (op. cit., p. 2), o homem n&o é somente o Unico
animal que ri, mas também o Unico que faz rir:

Vejamos agora o primeiro ponto para qual chamaremos atengao.
N&o ha comicidade fora daquilo que é propriamente humano.
Uma paisagem podera ser bela, graciosa, sublime, insignificante
ou feia; nunca sera risivel. Rimos de um animal, mas por termos
surpreendido nele uma atitude humana ou uma expressdo
humana. Rimos de um chapéu; mais entdo ndo estamos
gracejando com o pedaco de feltro ou de palha, mas com a
forma que os homens lhe deram, com capricho humano que lhe
serviu de molde. Como um fato tdo importante, em sua



simplicidade, ndo chamou mais atengdo dos filésofos? Varios
definiram o homem como “um animal que sabe rir”. Poderiam
também té-lo definido como um animal que faz rir, pois, se
algum outro animal ou um objeto ainda animado consegue fazer
rir, € devido a uma semelhanga com o homem, a marca que o
homem lhe imprime ao uso que o homem lhe da.

Encontramos comumente nos livros de histéria do teatro que a
comédia surgiu na Grécia, a partir da procissao dionisiaca, oriunda de
uma parte profana chamada Komos, que consistia em uma folia de
dancgarinos, cantores e mascarados, que conduziam o emblema
falico, simbolo da fecundidade e dos prazeres sexuais. No entanto
sabe-se que manifestacdes semelhantes a essas ja aconteciam em
outros povos, muito antes dos gregos se estabelecerem como
sociedade organizada e de suas praticas sociais conterem qualquer
indicio daquela formagdo cultural que viria a influenciar todo o
pensamento das civiliza¢des ocidentais até os nossos dias.

No entanto, na Grécia Antiga, Dioniso era o deus-mor
homenageado pelos dramaturgos tragicos e comicos. Por ter varias
facetas — assim como um ator — era reconhecido sob diversos nomes
como: deus Espirito da Primavera, o deus do Renascimento (“O
Divino Rapaz” e “Brébmio, aquele do forte grito”), o deus Touro ou
deus Bode, deus do poder intoxicador da procriacdo em todas as
coisas, deus da fertilidade e da transformac&@o. Porém é como deus
do vinho — 0 mais comum de seus titulos — que ele exprimia um dos
aspectos simbdlicos de sua divindade embriagante.

Os rituais que encontramos na Africa, na Australia, nos povos
indigenas da América do Sul, em sua maioria, tratam da negacado a
morte, “[...] trazendo de volta o falecido sobre forma de espirito, € o
rito do ancestral ou adoracdo do espirito converte-se em uma
representacao gréfica dessa ressurreigdo.” (GRASSNER, 1991, p. 7).
A vida e a morte dos deuses sdo os principais temas das tragédias
classicas, que tém na forma de comédias o seu reflexo, como num
espelho de imagens in(di) vertidas.

A expressdo “a comédia representa os homens piores que eles
s&o0”, foi enunciada na Poética, de Aristoteles, quando o filésofo grego
observou uma maneira de produzir comédia que era recorrente em
sua época. Alguns tedricos equivocadamente pegaram a expressao
aristotélica ao “pé da letra” e a tomaram como dogma, como principio
para suas reflexdes sobre o risivel, gerando diversos preconceitos
criticos relativos a concepcdes artisticas dessa atividade teatral.

A Poética se apresenta como um sistema teodrico-estético que
possui suas proprias leis internas, regido, a semelhanca do
modelo artistico que prescreve, por critérios de légica e
necessidade; nesse contexto, qualquer pressuposto de
inferioridade da mimese cOmica estaria em desacordo com
outros pontos dessa configuracdo dramatdrgica.

(MENDES, 2006, p. 81).



N

Bergson (2004) aproveita-se desse principio relativo a comicidade,
para afirmar que o riso castiga os costumes, como se fosse um trote
social. Na perspectiva bergsoniana, o risivel se estabelece quando se
percebe, através de sua elaboracdo, a rigidez dos valores da
sociedade, lancando a luz certas atitudes que séo condenaveis do
ponto de vista moral. Nessa abordagem, a comédia assume um fim
superior por sua pedagogia punitiva: castigat ridendo mores.

Nos ultimos 25 séculos, muitos dos filésofos ocidentais refletiram
sobre o risivel e suas consequiéncias, algumas dessas reflexdes eram
bastante divergentes de Aristételes. Ha, portanto, as mais diversas
maneiras ideologicas de produzir a comicidade, nem sempre o de
zombaria ou escarnio, que é o “rir de” alguma coisa, de alguém,
considerado pelos autores como risivel degradante ou de derrisao.

Para o tedrico Mikhail Bakthin (1895-1975), Bergson elabora uma
abordagem polarizada e negativa sobre o risivel. Enquanto Bakthin
(op. cit.), quando estuda a cultura popular da Idade Média e do
Renascimento, trata o risivel numa perspectiva ambivalente. Nessa
perspectiva, a ambivaléncia é o reconhecimento fundamental de que
Nao somos uma coisa so.

No enfoque bakthiniano, ao mesmo tempo em que o riso castiga
os costumes, também redime o objeto do qual se ri. E o “riso com”, do
mundo carnavalizado das tradicdes populares, das feiras e pracas
publicas. E a plena aceitacéo das diferencas e recusa a polarizagéo
unilateral do sério. Sem leis nem regras de conduta, com o lema
“faze 0 que quiseres”, nesse mundo utépico, e da desterritorializagédo
das permissividades, existe uma sociedade vivendo numa estrutura
autogestora, diferente de outras utopias em que as liberdades séao
relativizadas. Através do risivel popular, cria-se um mundo renovado,
totalmente livre, exagerado, dindmico, vivo e alegre, cujas mazelas
sdo coisas naturais da vida, e ndo acidentes tragicos O que é
elevado, é rebaixado: os sabichfes sdo ludibriados pelos bobos; os
homens sdo mandados por suas mulheres; enfim, o sacralizado
torna-se profano. O riso assume um pacto com o diabo.

Nesse contexto, o risivel se estabelecia como uma solucdo
simbdlica para a assimetria do mundo sério. Ele era burlador,
irreverente, libertério. Era por seu carater transgressor que ele invertia
a realidade oficial, quebrava as relacbes de hierarquia entre
dominante e dominado, desconstruia esta realidade e reconstruia
outra paralela, parédica, codificada por aquilo que a sociedade oficial
ndo admitia e condenava (o absurdo, o ridiculo, o grotesco) porque
com o risivel os ritos eram dessacralizados e os mitos, destronizados.

Podemos encontrar a raiz desse riso carnavalizado no homem
primitivo, que “[...] era um mimo acabado, uma criatura dada as
praticas ludicas.” (GRASSNER, 1991, p. 4). Os mimos e as
pantomimas sdo as formas elementares da expressdo corporal, de



onde derivaram todas as artes cénicas. As primeiras pantomimas
eram uma espécie de danga que imitava os animais no caminhar, na
forma de cacar uma presa ou na fuga de um predador. Dancava-se
também para evocar as forcas benignas da natureza ou para repelir
as hostis.

As pantomimas falicas, representando a fertilidade da natureza,
ganharam espaco em todas as sociedades tradicionais. A funcéo
geradora do riso favorece que os rituais agricolas adotem o falo como
o simbolo e dele derivem todo o principio do baixo corporal adotado
nas tradicdes comicas populares.

A natureza magica de fazer rir também aparece nas sociedades
arcaicas, produzindo o aniquilamento do medo. Essas sociedades
tradicionais temem a transgressao, por acreditar que esta perturba a
ordem e faz retornar o caos. Como solucédo simbdlica a esse temor,
elas criam dispositivos de modo a provocar a transgressao.
(BALANDIER, 1997, p. 49). Tais realizacdes aconteciam pelas
performances dos clowns ou bufées primitivos, “[...] simbolo do caos e
da dispersao operados pela dispersao grotesca da poténcia sagrada.”
(MACEDO, 2000, p. 36).

A transformacéo, a imitacdo, o deixar-se passar por outro, enfim,
a representacdo, estas sdo acdes inerentes ao teatro e a qualquer
manifestagdo ritualistica: o feiticeiro se passa por onca, simbolo da
morte, dangando ao redor do fogo, afasta os maus espiritos; o ator se
passa por palhaco, por deus e por diabo.

Frequentemente, encontramos manifestacdes culturais em que 0s
animais sdo humanizados ou que os homens sao transformados em
animais em contato permanente com a natureza. Muitas das
representacdes dos deuses e faradés do Antigo Egito eram
zoomorfizadas, com corpo de ledo ou cabeca de chacal.

Mas esta ndo €é uma exclusividade da religido egipcia.
Encontramos representagfes zoomorficas em outras religides e nas
mitologias. Na Grécia, estdo as esfinges e os satiros. Na prépria
religido cristd, os anjos sdo concebidos como entidades aladas e a
imagem do diabo aparece como uma deformagdo do sétiro,
possuindo rabo e chifres. Trés dos evangelistas tém emblemas de
animais: S&o Lucas, o boi; Sdo Marcos, o ledo, e Sao Jodo, a 4guia.
O Cristo aparece simbolicamente como cordeiro de Deus, ou como
peixe.

A comicidade das civilizacbes primeiras apresentava uma
conotacéo diferente da que foi concebida nas sociedades posteriores.
O homem, o outro e a natureza eram uma s6 coisa. A relagdo com o
sagrado tinha a inteng&o integradora e ndo de separacdo. Isso nos
faz acreditar que nas sociedades arcaicas o paralelismo, necessario a
parddia, ndo seria compreendido.

A mentalidade primeva s6 concebe a si mesma como parte de
um todo césmico em que as forcas sobrenaturais atuam de



forma favoravel ou desfavoravel nos designios da natureza. Tais
forgas sdo, para o homem primevo, o principio e a génese de
todas as coisas, inclusive ele mesmo. (SANTOS, 2001, p. 51).

O bufao - alguns atribuem tal palavra a bufa ou ao flato — é o tipo
risivel que mais se aproxima da natureza e da espontaneidade
animalesca. O buféo aparece nas sociedades de todas as épocas. A
comicidade do buffo ¢ livre de fronteira, € imoderada e exagerada. E
0 cdmico das pracas publicas, das festas e das diversdes populares.
O risivel da abundancia, das comilangas e bebedeiras, dos
xingamentos e das permissividades sexuais.

O bufdo é o agente primordial da burla. A burla é portadora da
mentira, do engodo, do disfarce, algumas vezes, do grotesco e do
fazer o outro de bobo. Nela estdo contidos os embrides da maioria
das comédias. Ele é o cdmico da alternancia e do convivio com o0s
paradoxos da vida. Sua fala, como a de um louco, € ao mesmo tempo
proibida e ouvida. “Ele destoa onde estiver: na corte, é plebeu; entre
os doutos, dissolutos; em meio a soldados, poltréo; entre estetas,
glutéo; entre preciosos, grosseiro.” (PAVIS, 1999, p. 35).

Derivada desses existe uma galeria de “malandros astuciosos”
que faz parte da camada inferior da sociedade. Entretanto, eles
mantém uma relacdo de serventia constante com o0s poderosos
(padres, politicos, burgueses, entre outros). Mas sempre que surge
uma oportunidade, procuram tirar proveito da situacdo. Em todas as
épocas e lugares este tipo esteve presente nas mais variadas culturas
apresentando-se com diferentes denominacgdes conservando,
contudo certos tragos basicos, a estrutura tipica do seu carater, como
os Tricksters, o Zanis, Picaros, Quengos ou Amarelos:

O Trickster, como é chamado pelos mitélogos anglo-saxdes, é
uma espécie de bufdo cerimonial que representa o ancestral mais
acabado de toda uma “dinastia de malandros astuciosos”, a partir do
qual se originaram os escravos ladinos, Lazzarillo de Tormes, Pedro
Undemales e os brasileiros Pedro Malasarte, Jodo Grilo e Cancéo de
Fogo. Ao Trickster tudo é permitido, embaralha-se, perde for¢ca, sem
maiores explicacbes. Esse tipo € entendido por Georges Balandier
(1997, p. 47), como personagem sintese de:

[...] heroi transformador, divino em certo sentido, as vezes
grotesco, sempre fugidio, poderosamente sexuado, ignorante da
separacao do bem e do mal, metido em aventuras cheio de
astlcias e esperteza. Uma figura corporalmente mal identificada
e sexualmente selvagem, que subverte imaginariamente todas
as ordens.

Do Trickster advém o riso que penetrou na literatura ocidental através
de Epicarmo de Mégara, na Sicilia (por volta de 500 a.C.), com
“‘cenas bonachonas e de comicidade grosseira”, em que se
estabeleceu uma variada escala de personagens — os fanfarrbes e
aduladores, parasitas e alcoviteiras, bébados e maridos enganados.



Dessas cenas improvisadas sobrevieram os escravos ladinos de
Menandro e reproduzidos por Plauto; inspiracdo para os contos do
Decameron, de Boccacio; as aventuras do Asno de Ouro, de Apuleio.
Sao também elas fontes arquetipicas das farsas medievais, das
aventuras picarescas espanholas e dos Zannis da Commedia Dell’
Arte italiana e modelo para os tipos cdmicos de Shakespeare, Moliére
e Rabelais, que é o representante literario mais significativo desse
riso.

Com o tempo, o riso oriundo da Idade Média, com uma
concepcdo do mundo de forma criadora, positiva e ambivalente,
transforma-se em algo particular, abstrato e degenerador. As
comédias, entre os séculos XVII e XVIIl, sdo classificadas como
género menor dentro das produgdes artisticas. O que realmente se
poderia falar do mundo era o que este tinha de sério.

Dentre os codigos sociais de nossa sociedade, existem aqueles
criados para limitar ou impor posturas, comportamentos e atitudes.
Praticamente ndo ha mais gestos que ndo tenham sofrido
interferéncia cultural: a forma como andamos, como sentamos, como
ficamos de pé, como falamos, como olhamos, como rimos. Quando
uma pessoa hoje da uma gargalhada, muitos a olham
discriminatoriamente, se a situac@o ndo é adequada, se o lugar ndo é
adequado, se ela estd fora do cddigo. Esses cddigos, criados
culturalmente, passam a ditar normas de conduta que nos parecem
naturais. No entanto, os cédigos tém sua vinculacdo com o tempo e
podem permanecer validos por alguns dias ou varios séculos.

O pensador russo Vladimir Propp (1976), depois de examinar
numerosos e variados exemplos de comicidade na literatura, no
jornalismo, no teatro, no cinema, no circo e na vida diaria, relaciona a
moral, ao estranhamento, a causa do riso:

Os habitantes de uma cidade, de um lugarejo, de uma aldeia,
até mesmo os alunos de uma classe possuem algum cédigo nao
escrito que abarca tanto os ideais morais como 0s exteriores e
0s quais todos seguem espontaneamente. A transgresséo deste
codigo ndo escrito € ao mesmo tempo a transgressao de certos
ideais coletivos ou normas de vida, ou seja, € percebida como
defeito, e a descoberta dele, como também, nos outros casos,
suscita o riso. (PROPP, 1976, p. 59).

Apesar das criticas a Bergson, existem aqueles, como o dramaturgo
paraibano Ariano Suassuna (2008, p. 151), que defendem a teoria do
fildsofo francés como a “[...] mais completa e engenhosa até hoje
surgida para tentar esclarecer o que seja o risivel.” O proprio
Suassuna (op. cit.) utilizou de alguns mecanismos sugeridos por
Bergson na elaboragdo de muitas de suas famosas comédias. O
dramaturgo acredita que o ensaio de Bergson é uma referéncia
imprescindivel para compreenséo do risivel:



De qualquer modo, porém, a teoria bergsoniana sobre o risivel
foi, talvez, a que maior nimero de esclarecimentos trouxe, até
hoje, sobre o assunto. E sejam quais forem as criticas que a ela
se dirijam, ninguém pode ficar alheio a seu encanto, a sua
cortante clareza, que tornam o ensaio de Bergson um classico
da Filosofia do nosso tempo. (lbid., p. 171).

Considerac0es finais

Percebe-se assim, que algumas teorias sobre a comicidade se detém
em particularidades, tirando dai, conclusfes generalizantes. Devido
ao carater “movedico e escorregadio” da comicidade, qualquer teoria
que procure explicar as causas de seu riso é limitante, j& que da
margem a exemplos que se opdem e extrapolam as suas premissas.

Entdo, o mais aconselhavel é compreender como os autores
articulam e constroem os seus modelos sobre o risivel e ndo adota-
los como leis definitivas, mas identificar nesses modelos os
mecanismos possiveis de serem reproduzidos em certas
circunstancias, para se obter o efeito desejado na realizagdo de
cenas comicas.

Mesmo com todas as restricbes, a abordagem de Bergson tem
uma lucidez e uma sistematizagcdo objetiva que, embora né&o
solucionando todas as questfes do risivel, pode, em muitos casos,
ser eficientemente adotada na cena cémica.

Notas

I.Neste trabalho, o risivel, o engracado e a comicidade sdo adotados como sendo
palavras sindnimas de um mesmo fenémeno artistico/cultural que tem o riso, o sorriso
e a gargalhada como conseqiiéncias de uma reacgédo fisica. No entanto, apesar da
diferenca entre a causa e o efeito desse fendmeno, freglientemente encontramos em
diversos autores o uso da palavra riso no lugar de comicidade e vice-versa.

II.A primeira edi¢do desta obra data de 1899.

Ill.Verena Alberti em seu livro O riso e o risivel na histéria do pensamento (1999), dedica
um capitulo completo a um certo tratado do riso, publicado em 1579 por Lautrent
Joubert, conselheiro e médico ordinario do rei e chanceler da Universidade de Medicina
de Montpelier. A obra de Joubert € uma das mais densas ja publicadas, “voltada
exclusivamente para a questao do riso” — o Tratado do riso, contendo sua esséncia,
suas causas e seus maravilhosos efeitos, curiosamente pesquisados, refletidos e
observados.

IV.A palavra humor derivou-se do latim. Por muitos séculos, todo humor corporal era
considerado signo ou causa de doenga. Em alguns livros classicos de medicina
atribuia-se quatro tipos de humor produzidos pelo o homem, isto é, o sangue, a célera,
a fleuma e a melancolia, e estes humores, para os médicos da época, eram as causas
de suas enfermidades. Dai vem a idéia de dizer que uma pessoa esta de (ou tem) bom
ou mau humor.

V.0 estranhamento, na visao de Bergson, é tratado neste trabalho como um dos recursos
para se suscitar o riso, consiste na discrepancia entre o que se percebe, o que se
espera e o0 que se concebe ou se realiza, isto é, numa desarmonia social. Ndo
confundir com o conceito de estranhamento de Bertolt Brecht, que esta associado ao
distanciamento entre a cena, ator, personagem e o publico com intuito de uma reflexdo
critica.



10

VI.Estes estudiosos ndo classificam de riso as manifestacbes de alegria em alguns
animais, como os grunhidos dos macacos, e o balangar de rabo dos cdes ao verem
uma pessoa amiga.

Referéncias

ALBERTI, Verena. O riso e o risivel na histéria do pensamento.
Rio de Janeiro: Editora Fundacao Getulio Vargas, 1999.

BALANDIER, Geoges. O contorno: poder e modernidade. Rio
de Janeiro: Bertran Brasil, 1997.

BAKTHIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no
Renascimento: contexto de Francois Rabelais. Sao Paulo:
Hucitec, 2002.

BERGSON, Henri. O Riso, ensaio sobre a significacdo do cémico.

Séo Paulo: Matins Fontes, 2004.

GASSNER, John. Mestres do teatro I. 2. ed. Sdo Paulo: Editora
Perspectiva, 1991.

MACEDO, Rivair José. Riso, cultura e sociedade na Idade
Média. Sao Paulo: Unesp, 2000.

MENDES, Cleise Furtado. “As paixdes da comédia”; “Comico: critica
e vertigem”. In: . A gargalhada de Ulisses: um estudo da
catarse na comédia. 2001. Tese (Doutorado) — Universidade
Federal da Bahia, Salvador, 2001.

PAVIS, Patrice. Dicionario de teatro. Sdo Paulo: Perspectiva,
1999.

PROPP, Vladimir. Comicidade e riso. S&o Paulo: Atica, 1992.

SANTOS, Gerson Tendrio. A semiose do sagrado: uma
abordagem complexa dos sistemas religiosos. 2001. Tese
(Doutorado em Comunicagédo e Semidtica) — Pontificia
Universidade Catélica de Sao Paulo, Sdo Paulo, 2001.

SUASSUNA, Ariano. Iniciacéo a estética. Rio de Janeiro: José

Olympio, 2008.



