
VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 1 

RAMAIS HEREDITÁRIOS DO RISO 

 

Fernando Lira Ximenes
(1)

 

 Ator, Dramaturgo, Prof. do Curso Superior em Artes Cênica do CEFETCE. Mestre em Comunicação e 

Semiótica pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Doutorando em Artes Cênicas na 

Universidade Federal da Bahia (UFBA). Coordenador do Grupo de Pesquisa em  Comicidade e Riso do 

CEFETCE. 

 

Endereço
(1)

: Rua Felino Barroso, 281/114- Fortaleza - CE - CEP: 60050-130 - Brasil - Tel: (85) 3251-1717 - e-mail: 

flira@cefetce.br 

 

RESUMO 

Este trabalho procura identificar elementos matriciais na ancestralidade cultural do riso, que estão embutidas, 

em muitos casos, nas estruturas de  praticamente todas as comédias. O texto trata, de forma panorâmica, do 

sagrado e do profano nos rituais ancestrais, dos mitos e dos contos populares e dos bufões primitivos, com o 

intuito de levantar temas recorrentes, situações  e  tipos risíveis elementares, através de citações, ilustrações e 

classificações da tradição cômica. Este riso primordial derivou as farsas com suas mentiras, seus equívocos e 

disfarces, seus personagens ladinos e suas situações de zombarias 

 

PALAVRAS-CHAVE: Riso, Comédia Popular, Teatro Popular. 

 

 

INTRODUÇÂO  

 

É comum, nos livros de História do Teatro, dizer que a comédia surgiu na Grécia, a partir da procissão 

dionisíaca, oriunda de uma parte profana, chamada Komos, que consistia em uma folia de dançarinos, cantores 

e mascarados, que conduziam o emblema fálico, símbolo da fecundidade e dos prazeres sexuais. No entanto, 

sabe-se que manifestações semelhantes a essas já aconteciam em outros povos, muito antes dos gregos se 

estabelecerem como sociedade organizada e de suas práticas sociais conterem qualquer indício daquela 

formação cultural que viria a influenciar todo o pensamento das civilizações ocidentais até os nossos dias.  

Esta pesquisa está dividida em três etapas: a primeira trata dos rituais primitivos e de manifestações sagradas 

profanas em que o riso acontecia. Na segunda, serão vistos as relações entre mitos e narrações populares 

cômicas. E, por fim na terceira etapa, serão classificados os bufões primitivos que deram origem aos mais 

diversos personagens de comédia. 

 

PRIMEIRA ETAPA:  A VOZ DO POVO É A VOZ DE DEUS 

“Deus fez o homem a sua imagem e semelhança e o 

homem pagou na mesma moeda”. Voltaire 

 

Dionísio era o deus-mor homenageado pelos dramaturgos trágicos e cômicos da antiga Grécia. Por ter várias 

facetas – assim como um ator – era reconhecido sob diversos nomes como: deus Espírito da Primavera, o deus 

do Renascimento (“O Divino Rapaz” e “Brômio, aquele do forte grito”), o deus Touro ou deus Bode, deus do 

poder intoxicador da procriação em todos as coisas, deus da fertilidade e da transformação. No entanto, é como 

deus do vinho, o mais comum de seus títulos, que ele exprimia um dos aspectos simbólicos de sua divindade 

embriagante. 

 

No princípio era o verbo e o verbo estava junto a Deus, e o verbo era Deus. O verbo para os antigos não era a 

palavra como articulação oral organizada, mas código transmitido nos rituais em forma de gestos, através do 

corpo. Assim, o corpo como meio de comunicação transforma-se em elo entre o homem e o ser divino, entre as 

coisas da terra e do céu. A própria palavra religião, do verbo latino religare (ato de ligar), pode ser definida 

como o conjunto de atitudes pelas quais o homem se liga ao divino. 

 

Os rituais que encontramos na África, na Austrália, nos povos indígenas da América do Sul, em sua maioria, 

tratam da negação à morte, “trazendo de volta o falecido sobre forma de espírito, e o rito do ancestral ou 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 2 

adoração do espírito converte-se em uma representação gráfica dessa ressurreição”
1
. A vida e a morte dos 

deuses são os principais temas das tragédias clássicas, que têm na forma de comédias o seu reflexo, como num 

espelho de imagens in(di)vertidas. 

 

 “O homem primitivo era um mimo acabado, uma criatura dada às práticas lúdicas.” 
2
 Os mimos e as 

pantomimas são as formas elementares da expressão corporal, de onde derivaram todas as artes cênicas. As 

primeiras pantomimas eram uma espécie de dança que imitava os animais no caminhar, na forma de caçar uma 

presa ou na fuga de um predador. Dançava-se, também, para evocar as forças benignas da natureza ou para 

repelir as hostis. 

As pantomimas fálicas, representando a fertilidade da natureza, ganharam espaço em todas as sociedades 

tradicionais. A função geradora do riso favorece que os rituais agrícolas adotem o falo como o símbolo e dele 

derivem todo o princípio do baixo corporal adotado nas tradições cômicas populares. 

 A natureza mágica de fazer rir, também aparece nas sociedades arcaicas, produzindo o aniquilamento do 

medo. Essas sociedades tradicionais temem a transgressão, por acreditar que esta perturba a ordem e faz 

retornar o caos. Como solução simbólica a esse temor, elas criam dispositivos de modo a provocar a 

transgressão, “domesticando-a, deslocando-a, transferindo-a para o imaginário do mito e do rito”
3
. Tais 

realizações aconteciam pelas performances dos clowns ou bufões primitivos, “símbolo do caos e da dispersão 

operados pela dispersão grotesca da potência sagrada” 
4
. 

 A transformação, a imitação, o deixar-se passar por outro, enfim, a representação são ações inerentes ao teatro 

e a qualquer manifestação ritualística: o feiticeiro se passa por onça, símbolo da morte, dançando ao redor do 

fogo, afasta os maus espíritos; o ator se passa por palhaço, por deus e por diabo. 

 

É pela capacidade que o homem tem de imitação, que muitos aspectos da vida são mais ou menos invariantes e 

universais. Se tivéssemos a possibilidade de discriminar cada um dos nossos gestos, que são comuns aos 

nossos antepassados mais próximos (pais, avós e tataravôs), e continuarmos rastreando-os nos ancestrais cada 

vez mais remotos, com certeza ficaríamos surpresos pois, ao chegar no homem primevo, constataríamos que 

alguns dos gestos identificados em nós não passam da imitação de um animal ou de um fenômeno da natureza. 

Freqüentemente, encontramos manifestações culturais em que os animais são humanizados ou que os homens 

são transformados em animais em contato permanente com a natureza. Muitas das representações dos deuses e 

faraós do antigo Egito eram zoomorfizadas, com corpo de leão ou cabeça de chacal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mas esta não é uma exclusividade da religião egípcia. Encontramos representações zoormórficas em outras 

religiões e nas mitologias. Na Grécia, temos as esfinges e os sátiros. Na própria religião cristã, os anjos são 

concebidos como entidades aladas, e a imagem do diabo aparece como uma deformação do sátiro, possuindo 

rabo e chifres. Três dos evangelistas têm emblemas de animais: São Lucas, o boi; São Marcos, o leão, e São 

João, a águia. O Cristo aparece simbolicamente como cordeiro de Deus ou como peixe. 

                                                           
1
 GASSNER, 1991, p. 7.  

2 GASSNER , idem, p. 4  
3 BALANDIER, 1997, p.49. 
4 MACEDO,. 2000, p. 36. 

Sátiro, ser mitológico zoormorfizado 

(uma parte humana e outra de bode) 

  Anúbis, Deus de cabeça de chacal 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 3 

 

 

SEGUNDA ETAPA:  QUEM CONTA UM CONTO AUMENTA  UM PONTO 

 

“Os livros falam de outros livros e toda história 

conta uma história já contada.” Umberto Eco 

 

 

 

Uma das mais antigas histórias deve ter sido contada por um caçador primitivo,  mais ou menos, assim : “Fui  

caçar um touro. Ao me avistar, aquele touro de três toneladas partiu para cima de mim. Eu saltei em seu dorso, 

segurei com as duas mãos os chifres dele e ficamos, os dois, quase três horas numa luta de vida e morte. Então, 

quando ele já estava cansado, de cima dele, cravei uma lança no seu coração. O touro morreu na hora. Aí, eu o 

carreguei nas costas até a minha casa”. 

 

De narrações como essa, com feitos mirabolantes, criações inimagináveis e fantasiosas, é que os povos de 

todas as épocas chegaram num “pulo” ao mito. A palavra mito vem do grego, Mytheyo (contar, narra, falar 

alguma coisa para outra pessoa) e do verbo Mytheo (conversar, contar, anunciar, nomear, designar). O mito 

não se preocupa com o fabuloso e o incompreensível, apenas porque esses eram próprios da narração mítica, 

mas porque os narradores, ao relatarem suas histórias, elevavam-se acima dos seres mortais, assumiam um 

caráter sagrado, pois a eles  eram atribuídos o dom da sabedoria, o conhecimento dos segredos dos deuses e da 

natureza.  

 

Assim, como Hesíodo e Homero, contadores de histórias narravam em versos a origem do mundo, o 

nascimento dos deuses, os feitos de heróis, nascidos por casamentos bastardos entre seres divinos e humanos. 

Estes Aedos (poeta cantor)  tinham “o poder de tornar presentes os fatos passados e os fatos futuros, de 

restaurar e renovar a vida”
5
. 

 

No dizer de Walter Benjamim, “a experiência transmitida oralmente é a fonte onde hauriram todos os 

narradores”
6
. Mas essa narração da experiência vivida é “cheia de inventividade extrapola a visão do real – é 

nisto que o conto popular se aproxima do mito – chegando à fantasia, não como negação ou camuflagem da 

realidade,  mas a uma realidade, que também é disforme e mágica”
7
.  

A origem de um conto popular e a forma definitiva a que ele chegará, no seu processo de transformação, 

ninguém ainda conseguiu precisar. Willem Grimm afirmava que todos os contos contêm fragmentos míticos, 

como “pedaços brutos de uma pedra preciosa, que encontram sobre o solo, recobertas por gramas e flores, à 

espera daqueles que tenham a capacidade de reconhecê-las.”
8
 O mito apresenta-se disperso e escondido 

dentro dos labirintos floreados e coloridos da narração. 

 

Uma constante criação, saboroso fluxo de idéias, imagens e palavras aliados ao fantástico, ao mágico e 

maravilhoso formam os elementos primordiais na composição das narrativas dos contos populares. Essas 

narrativas mantêm e traduzem a memória, formando a arte integradora de uma comunidade; traduzem 

costumes e visões de mundo, conciliando o social com o cósmico; oscilam entre o oral e o escrito, 

preenchendo o espaço da imaginação; por razões ancestrais ou tradicionais, reproduzem antigas situações e 

possuem uma arqueologia mítico-poética. Enfim, narrar, parafraseando Benjamin, é trocar pela palavra a 

experiência vivida, poder inato de nossos ancestrais. 

 

Nos contos e narrativas populares, os animais e a natureza têm presença garantida. Através dos animais as 

fábulas tentam moralizar os hábitos humanos Na literatura de cordel, os animais, quase sempre, são os recursos 

dos quais os poetas populares se utilizam para ridicularizar os comportamentos humanos, como os vistos em 

títulos dos folhetos de cordéis: O cavalo que defecava dinheiro, de Leandro Gomes de Barro; O Encontro do 

                                                           
5
 CHAUÍ, 1995, p.19. 

6 BENJAMIN, 1994,p64. 
7 Uma maneira parecida com a dos autores da America Espanhola. Correio da Manhã, Rio de Janeiro,  8 de setembro de 1971.  
8 BELMONT, 1999, p.194. 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 4 

rapaz que virou bode, com o rapaz que virou cabra, de H. Renato; O divórcio da cachorra, de Arievaldo e 

Klévison Viana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Em Os contos populares do Brasil, de Sílvio Romero, na secção dedicada aos contos de origens indígenas, 

identificamos animais ou aspectos da natureza humanizados em todos os contos, detectados imediatamente 

pelos seus respectivos títulos.  

“O cágado e a fruta; O cágado e o teiú; O cágado e o jacaré; O jabuti e a raposa; O cágado e a fonte; A 

onça e o bode; O veado e a onça; A onça, o veado e o macaco; O macaco e a cotia; O urubu e o sapo; A 

amiga raposa e o amigo corvo; A amiga folhagem; A raposa e a onça; O jabuti e a raposa: O jabuti e o 

homem; O jabuti e o caipora; A raposa e o homem; O jabuti e a onça; O veado e o sapo; O jabuti e o veado; 

A onça e o coelho.”
9
 

A natureza e os animais são recorrentes nos provérbios e adágios da sabedoria popular: 

 

 A árvore se conhece pelos frutos 

 Água mole em pedra dura, tanto bate até que fura 

 Depois da tempestade vem a bonança 

 Quem semeia ventos, colhe tempestades. 

 Laranja madura, na beira da estrada, está bichada ou tem maribondo no pé 

                                                           
9
 ROMERO, Sílvio. Contos Populares do Brasil. 1985, p. 143-172. 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 5 

 Macaco velho não mete a mão em cumbuca 

 Quem não tem cão, caça com gato 

 Enquanto dormem os gatos, correm os ratos. 

 

O riso das civilizações primeiras apresentava uma conotação diferente da que foi concebida nas sociedades 

posteriores. Esse riso não tinha o caráter paródico. Nas sociedades arcaicas, o paralelismo, necessário à 

paródia, não existia. O homem, o outro e a natureza eram uma só coisa. Sua relação com o sagrado era uma 

relação integradora e não paródica. O riso acontecia para congregar, afastar o terror, desmistificar o medo do 

desconhecido. “A mentalidade primeva só concebe a si mesma como parte de um todo cósmico em que as 

forças sobrenaturais atuam de forma favorável ou desfavorável nos desígnios da natureza. Tais forças são, para 

o homem primevo, o princípio e a gênese de todas as coisas, inclusive ele mesmo.”
10

  

 

TERCEIRA ETAPA:  SÁBIOS E BOBOS, TODOS SOMOS UM POUCO 

 

“O desprezo pelos bufões, pelos atores do teatro de feira, pelos clowns e os 

palhaços e, em geral, por qualquer tipo de alegria desenfreada é o desprezo 

pelas fontes e pelas formas populares de riso.” Vladimir Propp 

 

 

 

O  homem, provavelmente, aprendeu a rir a partir de um ato agressivo
11

. Quem sabe, tenha acontecido há 

milhões de anos, quando um de nossos primitivos ancestrais teve, pela primeira vez,  a idéia de travestir-se na 

pele de um animal selvagem e apareceu diante  de sua tribo, pulando e produzindo sons guturais, na  tentativa 

de imitar o animal cuja pele lhe cobria o corpo. Inicialmente, o estranhamento foi geral. Uns devem ter fugido, 

apavorados. Outros, talvez, partiram para o ataque. No entanto, quando o farsante se revelou, o sentimento de 

medo e agressão se transformou em surpresa e  alívio, acompanhado de uma expressão  de riso.  

Daí em diante, toda vez que alguém  se passava por um animal, por alguma outra coisa ou pessoa, era motivo 

de risos. Surgiram, assim, os primeiros bufões  e com eles, as matrizes da farsa, cujos elementos indiciais são a 

burla, a zombaria, o ludibrio, a ridicularização do outro, através de diversos estratagemas, quer pela astúcia  

quer pelo disfarce.  

Naturalmente, tudo isso é mera suposição. Porém, não estamos muito longe da “verdade”,  uma vez que 

sempre foi identificadas nas raízes  culturais de todos os povos, alguma manifestação corporal baseada na 

imitação em forma de mimos, com intuito de comunicação, com outros homens, com a natureza ou com algum 

ser  sobrenatural.  

O bufão é o tipo risível que mais se aproxima da alegria natural  e espontânea dos animais. Ele aparece em 

todas sociedades de todas as épocas. O riso do bufão é livre de fronteira, é imoderado. É o riso das praças 

públicas, das festas  e das diversões populares. O riso da abundância, das comilanças e bebedeiras, dos 

xingamentos e das permissividades sexuais. Esse é o riso  universal, pois liga o homem às suas necessidades 

fisiológicas primeiras : comer, beber, defecar, urinar e copular. A intimidade, a quebra de formalismos (gestos 

carnavalesco) propiciada por esse riso, acontece também na quebra da linguagem. Permitindo uma 

aproximação maior, tanto em contato físico, como verbal: 

“A linguagem familiar da praça pública caracteriza-se pelo uso freqüente de 

grosserias, ou seja, de expressões e palavras injuriosas, às vezes bastante longas e 

complicadas. Do ponto de vista gramatical e semântico, as grosserias estão 

normalmente isoladas no contexto da linguagem e são consideradas como 

fórmulas fixas do mesmo tipo dos provérbios ” 

                                                           
10 SANTOS,. 2001, p. 51. 
11 Encontramos nos precursores do riso humorístico os sinais de agressão coletiva e simulada : “ Muitos  primatas, e as crianças em  todas 

as sociedades, brincam de lutar como práticas para lutas futuras. Essa brincadeira  coloca os lutadores num dilema: corpo-a-corpo precisa 

ser suficientemente realista para servir como um ensaio útil de ataque e defesa, mas cada parte deseja que a outra saiba que o ataque é 

simulado, para que a luta se intensifique e cause um dano verdadeiro. A risada do chimpanzé e outras expressões faciais de brincadeira 

nos primatas evoluíram como um sinal de que agressão é, como dizemos, só de mentirinha. Temos, assim, dois candidatos a precursores 

do riso: um sinal de agressão coletiva e um sinal de agressão simulada. Eles são mutuamente exclusivos, e ambos podem lançar uma luz 

sobre o humor dos humanos.” PINKER, 1999, p.572. 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 6 

 

O burlesco, portanto, é portador da mentira, do engodo, do disfarce,  algumas vezes, do grotesco e do fazer o 

outro de bobo.  Nele estão contidos os embriões da maioria das comédias. Mas é também  o riso da alternância 

e do convívio com os paradoxos da vida. Sua fala, como a de um louco, é ao mesmo tempo proibida e ouvida. 

“Ele destoa onde estiver: na corte, é plebeu; entre os doutos, dissolutos; em meio a soldados, poltrão; entre 

estetas, glutão; entre preciosos, grosseiros”
12

.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os bufões do teatro de java. 

Bufonaria  na comédia da Grécia Clássica (sec. IV  a.c) 

 

Cena de bufonaria do teatro popular turco 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 7 

 

 

 

Derivado desses, existem uma  galeria de “malandros astuciosos”  que  faz parte da camada inferior da 

sociedade. Entretanto, eles mantêm uma relação de serventia constante com os poderosos (padres, políticos, 

burgueses, etc.). Mas sempre que surge uma oportunidade, procuram tirar proveito da situação.  Em todas as 

épocas e lugares este tipo esteve presente nas mais variadas culturas, apresentando-se com diferentes 

denominações, conservando, contudo a essência do seu caráter. Como  exemplos, destacamos alguns no quadro  

abaixo: 

 

 

 

TRICKSTERS 

 

Sociedades tradicionais. Seres mitológicos lendários e, às vezes, divinos e 

profanos. Praticam a astúcia pela astúcia, lúdica e gratuitamente. Dialogam com a 

ordem e a desordem, oscilam entre o lícito e o ilícito. Vêem o mundo em termos de 

soluções pessoais e intuitivas. EX: os sátiros, saci-pererê. 

 

 

 

ZANNIS 

 

Surgem nas farsas italianas. Servos esfomeados, sem patrão definidos. São esperto 

e maliciosos, ou bonachões e estúpidos e, em ambos e os casos glutões. Os 

sucessores de Zanni constituem algumas personagens da Commedia D`Arte: 

Briguella, Arlecchino, Tufaldino, Tivellino, Coviello Mezzetino, Fritellino e 

Pedrolino. 

 

 

PÍCAROS 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aparecem nas novelas e aventuras espanholas do século XVI e XVII. Nome  

aludido aos soldados que regressaram da Picardia, durante as guerras de flandres. 

É um tipo sem ofício determinado, que vive de modo irregular e vagabundo, mas 

apresenta-se mais freqüentemente como criado. Na maioria das vezes, está 

acompanhado de um amigo de extrema confiança que um completa o outro nas 

características picarescas.  No pícaro retrata a míséria de uma sociedade, mas que 

ele sabe tirar proveito pela astúcia e rapidez de raciocínio. Ex: Lazarillo de 

Tormes, Gusmán de Alfarrache, Dom Quixote e Sancho Pança. 

 

QUENGOS OU 

AMARELINHOS  

 

 

 Encontram-se na literatura de cordel nordestino. Astuciosos, inteligentes, 

presepeiros. “São amáveis, risonhos,  simpáticos, burladores, sofre a causalidade 

externa e vivem ao sabor da sorte da sina”
13

 .Ex: Pedro Malasartes, João Grilo e 

Cacão de Fogo 

 

O Trickster, como é chamado pelos mitólogos anglo-saxões,   é uma espécie de bufão cerimonial que  

representa o  ancestral  mais acabado de toda uma “dinastia  de malandros astuciosos”, a partir do qual 

originaram os escravos ladinos, Lazzarillo de Tormes, Pedro Undemales e os brasileiros Pedro Malasarte, João 

Grilo e Cancão de Fogo.  Ao Trickster tudo é permitido, se embaralha-se, perde força, sem maiores 

explicações. Esse tipo é entendido por Georges Balandier,  como personagem síntese  de “herói transformador, 

divino em certo sentido, às vezes grotesco, sempre fugidio, poderosamente sexuado, ignorante da separação do 

bem e do mal, metido em aventuras cheio de astúcias e esperteza. Uma figura corporalmente mal identificada e 

sexualmente selvagem, que subverte imaginariamente todas as ordens”
14

.  

 

                                                                                                                                                                                  
12PAVIS, 1999, p. 35. 
13 VASSALO, 1998, p.:268. 
14

 BALANDIER, 1997.p.47. 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 8 

Do trickster advêm o riso que penetrou na literatura ocidental através de Epicarmo de Mégara, na Sicília (por 

volta de 500 a.c), com “cenas bonachonas e de comicidade grosseira”, em que se estabeleceu uma variada 

escala de personagens- os fanfarrões e aduladores, parasitas e alcoviteiras, bêbados e maridos enganados. 

Dessas cenas improvisadas sobrevieram os escravos ladinos de Menandro e reproduzidos por Plauto; 

inspiração para  os contos  do Decamerom de Boccacio; as aventuras do Asno de Ouro de Apuleio;  São 

também elas fonte  arquetípica  das farsas medievais, das aventuras picarescas espanholas e dos Zannis da  

Comédia Dell’ Arte italiana e modelo para os tipos cômicos de Shakespeare, Moliere  e Rabelais, que é  o 

representante literário mais significativo desse riso.  

As representações em que a natureza se mostra humanizada, quase sempre, têm um caráter de inversão ou 

rebaixamento e mesmo de absurdo. O risível pode ser reforçado quando vestimos os animais e as coisas como 

os humanos e também no caso do adestramento, em que os animais são apresentados executando diversas 

atividades, como se possuíssem um certo raciocínio e habilidades semelhantes aos humanos.  

Os preconceitos físicos e morais são geralmente atribuídos ao caráter animalesco. O guloso é chamado de 

porco. A pessoa maldosa é uma víbora ou cobra. O negro é o urubu ou macaco. A mulher é tratada por vaca, 

cachorra ou galinha. Existem os narizes de papagaios, os olhos de coruja, os queixos de jacaré, os cabelos de 

porco-espinho. Os lerdo são chamados de tartaruga, os ignorantes de cavalo, os raivosos se comportam como 

um leão.  

 

CONCLUSÕES 

 

As forças vitais do riso, identificadas em diversos rituais de sociedades tribais, ritos de fertilidade e de 

nascimento, eram necessárias e obrigatórias para fazer nascer a colheita. “Encontrando um nítido paralelo entre 

procriação da natureza e a procriação do homem. O homem primitivo sancionou a demonstração sexual e até 

mesmo a união física, na crença que a natureza executaria em grande escala o que ele encenava em escala 

menor.”
15

. Fazer rir como arte, portanto, começa da mesma forma que todas as outras artes, por meio de um 

ritual sagrado. 

A associação do riso a certas celebrações ou cerimônias dessas sociedades tinha um caráter hierofânico (de 

iniciação). Enquanto o reino da morte é marcado pela dor e o pranto, o da vida é pela alegria e o riso. Ao riso é 

atribuída a faculdade, “não só de acompanhar a vida, mas também de suscitá-la.”
16

 Cada entrada na vida, seja 

“nascimento de uma criança ou nascimento simbólico”, através de ritos de iniciação, é acompanhada de alegria 

e de risos. O riso tinha uma  função criadora e regeneradora.  

Gêneros da poética teatral, a tragédia e a comédia se humanizaram e se afastaram do culto religioso, 

assumindo, cada uma, características próprias, independentes e opostas de retratar a vida. Enquanto a tragédia 

é marcada pela morte, a dor, o desespero e o sacrifício das suas personagens, a comédia mostra o inverso: a 

alegria de viver, o prazer, o riso, a esperança de um final feliz.  

Os  tipos, os gestos e falas risíveis desses rituais arcaicos, a nosso ver, estão em sua essência no riso popular 

nas sociedades tradicionais e que, mais ou menos evidente, aparecem na composição de muitos personagens 

cômicos  atuais. É o riso ambivalente, desmentido, carnavalizado e não hierarquizado das feiras e praças 

públicas, que pelas sociedades burguesas ainda é muitas vezes condenado ou preconceituosamente 

descriminado como baixaria, apelativo e de mau gosto. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ADORNO, Theodor W. Teoria Estética arte e comunicação. Lisboa: Edições 70, s/d. 

BALANDIER, Geoges. O Contorno: poder e modernidade. Rio de Janeiro: Bertran Brasil, 1997. 

BAKTHIN, Mikhail.  A cultura popular na Idade Média e no Renascimento,           contexto de François 

Rabelais. São Paulo: Ednunb, 1996. 

BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Política. São Paulo: Brasiliense, 1994.. 

BELMONT, Nicole. Poétique du Conte: Essai sur le Conte de Tradition Orale.     França: Gallimard, 1999, 

CHAUÍ, Marilena. Convite à Filosofia. São Paulo: Ática, 1995 

                                                           
15GASSNER,op.cit, p.90. 
16 PROOP,. s/d, p.98.. 



VII Encontro de Pesquisa e Pós-Graduação (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciação Científica e 

Tecnológica (VII ENICIT) / I Simpósio de Inovação Tecnológica (I SIMPIT) 

  

 9 

GASSNER, John. Mestres do Teatro I. São Paulo: Editora Perspectiva   edição,1991. 

GEERTZ, Cliford. A Interpretação das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989. 

MACEDO, Rivair José. Riso, Cultura e Sociedade na Idade Média. São Paulo: Unesp, 2000. 

PAVIS, Patrice. Dicionário de Teatro. São Paulo: Perspectiva, 1999.  

PINKER, Steve. Como a Mente Funciona. São Paulo: Companhia das Letras, 1999 

PROOP, Vladimir. Edipo à Luz do Folclore. Lisboa: Universidade, s/d . 

ROMERO, Sílvio. Contos Populares do Brasil. Belo Horizonte: Editora Itatiaia Limitada,1985 . 

SANTOS, Gerson Tenório. A semiose do sagrado: Uma abordagem complexa dos sistemas religiosos. São 

Paulo, 2001. Tese (Doutorado em Comunicação e Semiótica) – Pontifícia Universidade Católica de São 

Paulo. 

VASSALO, Ligia Maria Pondé. Permanência do Medieval no Teatro de Ariano Suassuna. Rio de Janeiro, 

1988. Tese (Doutorado área de concentração) – Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

 

 


