VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnologica (VII ENICIT) / I Simposio de Inovacao Tecnoldgica (I SIMPIT)

RAMAIS HEREDITARIOS DO RISO

Fernando Lira Ximenes®

Ator, Dramaturgo, Prof. do Curso Superior em Artes Cénica do CEFETCE. Mestre em Comunicacdo e
Semidtica pela Pontificia Universidade Catolica de Sdo Paulo (PUC-SP). Doutorando em Artes Cénicas na
Universidade Federal da Bahia (UFBA). Coordenador do Grupo de Pesquisa em Comicidade e Riso do
CEFETCE.

Endereco”): Rua Felino Barroso, 281/114- Fortaleza - CE - CEP: 60050-130 - Brasil - Tel: (85) 3251-1717 - e-mail:
flira@cefetce.br

RESUMO

Este trabalho procura identificar elementos matriciais na ancestralidade cultural do riso, que estdo embutidas,
em muitos casos, nas estruturas de praticamente todas as comédias. O texto trata, de forma panoramica, do
sagrado e do profano nos rituais ancestrais, dos mitos e dos contos populares e dos bufbes primitivos, com o
intuito de levantar temas recorrentes, situagdes e tipos risiveis elementares, através de citagdes, ilustragdes e
classificagdes da tradicdo comica. Este riso primordial derivou as farsas com suas mentiras, seus equivocos e
disfarces, seus personagens ladinos e suas situagdes de zombarias

PALAVRAS-CHAVE: Riso, Comédia Popular, Teatro Popular.

INTRODUCAO

E comum, nos livros de Histéria do Teatro, dizer que a comédia surgiu na Grécia, a partir da procissio
dionisiaca, oriunda de uma parte profana, chamada Komos, que consistia em uma folia de dangarinos, cantores
e mascarados, que conduziam o emblema falico, simbolo da fecundidade e dos prazeres sexuais. No entanto,
sabe-se que manifestacBes semelhantes a essas ja aconteciam em outros povos, muito antes dos gregos se
estabelecerem como sociedade organizada e de suas préticas sociais conterem qualquer indicio daquela
formacéo cultural que viria a influenciar todo o pensamento das civilizagGes ocidentais até 0s nossos dias.

Esta pesquisa estd dividida em trés etapas: a primeira trata dos rituais primitivos e de manifestacdes sagradas
profanas em que o riso acontecia. Na segunda, serdo vistos as relagcdes entre mitos e narracGes populares
cbmicas. E, por fim na terceira etapa, serdo classificados os buffes primitivos que deram origem aos mais
diversos personagens de comédia.

PRIMEIRA ETAPA: A VOZ DO POVO E A VOZ DE DEUS

“Deus fez o homem a sua imagem e semelhanga e o
homem pagou na mesma moeda”. Voltaire

Dionisio era o deus-mor homenageado pelos dramaturgos tragicos e comicos da antiga Grécia. Por ter varias
facetas — assim como um ator — era reconhecido sob diversos nomes como: deus Espirito da Primavera, o deus
do Renascimento (“O Divino Rapaz” e “Bromio, aquele do forte grito”), o deus Touro ou deus Bode, deus do
poder intoxicador da procriagdo em todos as coisas, deus da fertilidade e da transformag&o. No entanto, é como
deus do vinho, 0 mais comum de seus titulos, que ele exprimia um dos aspectos simbdlicos de sua divindade
embriagante.

No principio era o verbo e o verbo estava junto a Deus, e o0 verbo era Deus. O verbo para os antigos ndo era a
palavra como articulagdo oral organizada, mas cddigo transmitido nos rituais em forma de gestos, através do
corpo. Assim, o corpo como meio de comunicacdo transforma-se em elo entre 0 homem e o ser divino, entre as
coisas da terra e do céu. A propria palavra religido, do verbo latino religare (ato de ligar), pode ser definida
como o conjunto de atitudes pelas quais o homem se liga ao divino.

Os rituais que encontramos na Africa, na Australia, nos povos indigenas da América do Sul, em sua maioria,
tratam da negagdo a morte, “trazendo de volta o falecido sobre forma de espirito, e o rito do ancestral ou




VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnoldgica (V11 ENICIT) / | Simposio de Inovagdo Tecnoldgica (I SIMPIT)

adoracéo do espirito converte-se em uma representacdo grdfica dessa ressurreicio”™. A vida e a morte dos
deuses sdo os principais temas das tragédias classicas, que tém na forma de comédias o seu reflexo, como num
espelho de imagens in(di)vertidas.

“O homem primitivo era um mimo acabado, uma criatura dada as praticas ladicas.” > Os mimos e as
pantomimas sdo as formas elementares da expressdo corporal, de onde derivaram todas as artes cénicas. As
primeiras pantomimas eram uma espécie de dang¢a que imitava os animais no caminhar, na forma de cagar uma
presa ou na fuga de um predador. Dangava-se, também, para evocar as forgas benignas da natureza ou para
repelir as hostis.

As pantomimas falicas, representando a fertilidade da natureza, ganharam espaco em todas as sociedades
tradicionais. A fungdo geradora do riso favorece que os rituais agricolas adotem o falo como o simbolo e dele
derivem todo o principio do baixo corporal adotado nas tradigdes comicas populares.

A natureza méagica de fazer rir, também aparece nas sociedades arcaicas, produzindo o aniquilamento do
medo. Essas sociedades tradicionais temem a transgressdo, por acreditar que esta perturba a ordem e faz
retornar 0 caos. Como solugdo simbodlica a esse temor, elas criam dispositivos de modo a provocar a
transgressio, “domesticando-a, deslocando-a, transferindo-a para o imaginario do mito e do rito™. Tais
realizagdes aconteciam pelas performances dos clowns ou bufdes primitivos, “simbolo do caos e da dispersdo

operados pela dispersdo grotesca da poténcia sagrada” *.

A transformagcdo, a imitaco, o deixar-se passar por outro, enfim, a representagdo sdo acfes inerentes ao teatro
e a qualquer manifestacdo ritualistica: o feiticeiro se passa por onga, simbolo da morte, dangando ao redor do
fogo, afasta 0s maus espiritos; o ator se passa por palhago, por deus e por diabo.

E pela capacidade que o homem tem de imitacdo, que muitos aspectos da vida sdo mais ou menos invariantes e
universais. Se tivéssemos a possibilidade de discriminar cada um dos nossos gestos, que sdo comuns aos
nossos antepassados mais proximos (pais, avos e tataravés), e continuarmos rastreando-0s nos ancestrais cada
vez mais remotos, com certeza ficariamos surpresos pois, ao chegar no homem primevo, constatariamos que
alguns dos gestos identificados em nds ndo passam da imitagdo de um animal ou de um fendmeno da natureza.

Freguentemente, encontramos manifesta¢des culturais em que 0s animais s&o humanizados ou que 0s homens
sdo transformados em animais em contato permanente com a natureza. Muitas das representacfes dos deuses e
farads do antigo Egito eram zoomorfizadas, com corpo de ledo ou cabeca de chacal.

2N

=
Aa.

& 3

R

ijo egipcia. Encontrgg}%’rggmﬁ%m% 200rmerHsaggm outras

religiGes e nas mitologias. Na Grécia, temos as esfinges e 0s satiras. .Na propria-religido-cristd, 0s anjos sao
concebidos como entidades aladas, e a imagem do diabo aparece como uma deformacdo do satiro, possuindo
rabo e chifres. Trés dos evangelistas tém emblemas de animais: S&o Lucas, o boi; Sdo Marcos, o ledo, e Séo
Jodo, a dguia. O Cristo aparece simbolicamente como cordeiro de Deus ou como peixe.

Mas esta nda fibrnaDRE ol dlsele de Epke

! GASSNER, 1991, p. 7.

2 GASSNER , idem, p. 4

® BALANDIER, 1997, p.49.
4 MACEDO,. 2000, p. 36.



VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnologica (VII ENICIT) / I Simposio de Inovacao Tecnoldgica (I SIMPIT)

SEGUNDA ETAPA: QUEM CONTA UM CONTO AUMENTA UM PONTO

“Os livros falam de outros livros e toda historia
conta uma histéria ja contada.” Umberto Eco

Uma das mais antigas histdrias deve ter sido contada por um cacador primitivo, mais ou menos, assim : “Fui
cacar um touro. Ao me avistar, aquele touro de trés toneladas partiu para cima de mim. Eu saltei em seu dorso,
segurei com as duas maos os chifres dele e ficamos, os dois, quase trés horas numa luta de vida e morte. Entéo,
quando ele ja estava cansado, de cima dele, cravei uma langa no seu coracgdo. O touro morreu na hora. Ai, eu o
carreguei nas costas até a minha casa”.

De narragdes como essa, com feitos mirabolantes, criagdes inimaginaveis e fantasiosas, € que 0s povos de
todas as épocas chegaram num “pulo” ao mito. A palavra mito vem do grego, Mytheyo (contar, narra, falar
alguma coisa para outra pessoa) e do verbo Mytheo (conversar, contar, anunciar, nomear, designar). O mito
ndo se preocupa com o fabuloso e o incompreensivel, apenas porque esses eram préprios da narragdo mitica,
mas porgue os narradores, ao relatarem suas histdrias, elevavam-se acima dos seres mortais, assumiam um
carater sagrado, pois a eles eram atribuidos o dom da sabedoria, 0 conhecimento dos segredos dos deuses e da
natureza.

Assim, como Hesiodo e Homero, contadores de histérias narravam em versos a origem do mundo, o
nascimento dos deuses, os feitos de herdis, nascidos por casamentos bastardos entre seres divinos e humanos.
Estes Aedos (poeta cantor) tinham “0 poder de tornar presentes os fatos passados e os fatos futuros, de
restaurar e renovar a vida”

No dizer de Walter Benjamim, “a experiéncia transmitida oralmente é a fonte onde hauriram todos os
narradores”®. Mas essa narragio da experiéncia vivida ¢ “cheia de inventividade extrapola a visdo do real — é
nisto que o conto popular se aproxima do mito — chegando a fantasia, ndo como negacao ou camuflagem da
realidade, mas a uma realidade, que também é disforme e magica”".

A origem de um conto popular e a forma definitiva a que ele chegard, no seu processo de transformagdo,
ninguém ainda conseguiu precisar. Willem Grimm afirmava que todos os contos contém fragmentos miticos,
como “pedacos brutos de uma pedra preciosa, que encontram sobre o solo, recobertas por gramas e flores, a
espera daqueles que tenham a capacidade de reconhecé-las.”® O mito apresenta-se disperso e escondido
dentro dos labirintos floreados e coloridos da narragéo.

Uma constante criacdo, saboroso fluxo de idéias, imagens e palavras aliados ao fantéastico, ao magico e
maravilhoso formam os elementos primordiais na composi¢cdo das narrativas dos contos populares. Essas
narrativas mantém e traduzem a memoria, formando a arte integradora de uma comunidade; traduzem
costumes e visdes de mundo, conciliando o social com o cOsmico; oscilam entre o oral e 0 escrito,
preenchendo o espago da imaginacdo; por razdes ancestrais ou tradicionais, reproduzem antigas situagdes e
possuem uma arqueologia mitico-poética. Enfim, narrar, parafraseando Benjamin, é trocar pela palavra a
experiéncia vivida, poder inato de nossos ancestrais.

Nos contos e narrativas populares, os animais e a natureza tém presenca garantida. Através dos animais as
fabulas tentam moralizar os habitos humanos Na literatura de cordel, os animais, quase sempre, S80 0S recursos
dos quais os poetas populares se utilizam para ridicularizar os comportamentos humanos, como 0s vistos em
titulos dos folhetos de cordéis: O cavalo que defecava dinheiro, de Leandro Gomes de Barro; O Encontro do

® CHAUI, 1995, p.19.

6 BENJAMIN, 1994,p64.

" Uma maneira parecida com a dos autores da America Espanhola. Correio da Manh, Rio de Janeiro, 8 de setembro de 1971.
8 BELMONT, 1999, p.194.



VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnoldgica (V11 ENICIT) / | Simposio de Inovagdo Tecnoldgica (I SIMPIT)

rapaz que virou bode, com o rapaz que virou cabra, de H. Renato; O divércio da cachorra, de Arievaldo e
Klévison Viana.

e LEANDRO GOMES DE BARROS 3
0 CAVALO QUE DEFECAVA DINHEIRO

- -t - -~

IO 1% 000N - 0o rgr NN < SRy (-SJ‘L peak3mg

o5 > e
AUTOR: H. RENATODO St AREENALDO o KI.I*'.\'I>.\'1I\ VIANA

0 ENCONTRO DO RAPAZ QUE VIROU © Divorcio
BODE COM A MOCA QUE VIROU CABRA da Cachorra

~ X

X RO PEDRO WO

Em Os contos populares do Brasil, de Silvio Romero, na sec¢ao dedicada aos contos de origens indigenas,
identificamos animais ou aspectos da natureza humanizados em todos os contos, detectados imediatamente
pelos seus respectivos titulos.

“O cagado e a fruta; O cdgado e o teil; O cigado e o jacaré; O jabuti e a raposa; O cégado e a fonte; A
onca e o bode; O veado e a onca; A onga, 0 veado e 0 macaco; O macaco e a cotia; O urubu e 0 sapo; A
amiga raposa e 0 amigo corvo; A amiga folhagem; A raposa e a onca; O jabuti e a raposa: O jabuti e 0
homem; O jabuti e o caipora; A raposa e 0 homem; O jabuti e a onga; O veado e o sapo; O jabuti e o veado;
A onga e o coelho.”

A natureza e 0s animais sdo recorrentes nos provérbios e adagios da sabedoria popular:

A arvore se conhece pelos frutos

Agua mole em pedra dura, tanto bate até que fura

Depois da tempestade vem a bonanca

Quem semeia ventos, colhe tempestades.

Laranja madura, na beira da estrada, esta bichada ou tem maribondo no pé

o ROMERQO, Silvio. Contos Populares do Brasil. 1985, p. 143-172.



VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnologica (VII ENICIT) / I Simposio de Inovacao Tecnoldgica (I SIMPIT)

. Macaco velho ndo mete a mdo em cumbuca
. Quem néo tem cdo, caga com gato
. Enquanto dormem os gatos, correm os ratos.

O riso das civilizagBes primeiras apresentava uma conotagdo diferente da que foi concebida nas sociedades
posteriores. Esse riso ndo tinha o carater parodico. Nas sociedades arcaicas, o paralelismo, necessario a
parodia, ndo existia. O homem, o outro e a natureza eram uma s6 coisa. Sua relagdo com o sagrado era uma
relagdo integradora e nao parodica. O riso acontecia para congregar, afastar o terror, desmistificar o medo do
desconhecido. “A mentalidade primeva s6 concebe a si mesma como parte de um todo cosmico em que as
forgas sobrenaturais atuam de forma favoravel ou desfavoravel nos designios da natureza. Tais forcas sdo, para
0 homem primevo, o principio e a génese de todas as coisas, inclusive ele mesmo.”*

TERCEIRA ETAPA: SABIOS E BOBOS, TODOS SOMOS UM POUCO

“O desprezo pelos bufSes, pelos atores do teatro de feira, pelos clowns ¢ os
palhacos e, em geral, por qualquer tipo de alegria desenfreada é o desprezo
pelas fontes e pelas formas populares de riso.” Vladimir Propp

O homem, provavelmente, aprendeu a rir a partir de um ato agressivo'’. Quem sabe, tenha acontecido hé&
milhdes de anos, quando um de nossos primitivos ancestrais teve, pela primeira vez, a idéia de travestir-se na
pele de um animal selvagem e apareceu diante de sua tribo, pulando e produzindo sons guturais, na tentativa
de imitar o animal cuja pele Ihe cobria o corpo. Inicialmente, o estranhamento foi geral. Uns devem ter fugido,
apavorados. Outros, talvez, partiram para o ataque. No entanto, quando o farsante se revelou, o sentimento de
medo e agressao se transformou em surpresa e alivio, acompanhado de uma expressdo de riso.

Dai em diante, toda vez que alguém se passava por um animal, por alguma outra coisa ou pessoa, era motivo
de risos. Surgiram, assim, os primeiros bufées e com eles, as matrizes da farsa, cujos elementos indiciais séo a
burla, a zombaria, o ludibrio, a ridicularizacdo do outro, através de diversos estratagemas, quer pela astlcia
quer pelo disfarce.

7

Naturalmente, tudo isso é mera suposi¢do. Porém, ndo estamos muito longe da “verdade”, uma vez que
sempre foi identificadas nas raizes culturais de todos os povos, alguma manifestacdo corporal baseada na
imitacdo em forma de mimos, com intuito de comunicacdo, com outros homens, com a natureza ou com algum
ser sobrenatural.

O bufédo é o tipo risivel que mais se aproxima da alegria natural e espontanea dos animais. Ele aparece em
todas sociedades de todas as épocas. O riso do bufdo é livre de fronteira, é imoderado. E o riso das pracas
publicas, das festas e das diversGes populares. O riso da abundéncia, das comilancas e bebedeiras, dos
xingamentos e das permissividades sexuais. Esse é o riso universal, pois liga 0 homem &s suas necessidades
fisiol6gicas primeiras : comer, beber, defecar, urinar e copular. A intimidade, a quebra de formalismos (gestos
carnavalesco) propiciada por esse riso, acontece também na quebra da linguagem. Permitindo uma

aproximacao maior, tanto em contato fisico, como verbal:

“A linguagem familiar da praga publica caracteriza-se pelo uso freqiiente de
grosserias, ou seja, de expressdes e palavras injuriosas, as vezes bastante longas e
complicadas. Do ponto de vista gramatical e seméantico, as grosserias estdo
normalmente isoladas no contexto da linguagem e sdo consideradas como
férmulas fixas do mesmo tipo dos provérbios ”

0 SANTOS,. 2001, p. 51.

11 Encontramos nos precursores do riso humoristico os sinais de agressdo coletiva e simulada : “ Muitos primatas, e as criangas em todas
as sociedades, brincam de lutar como praticas para lutas futuras. Essa brincadeira coloca os lutadores num dilema: corpo-a-corpo precisa
ser suficientemente realista para servir como um ensaio Util de ataque e defesa, mas cada parte deseja que a outra saiba que o ataque é
simulado, para que a luta se intensifique e cause um dano verdadeiro. A risada do chimpanzé e outras expressdes faciais de brincadeira
nos primatas evoluiram como um sinal de que agressdo €, como dizemos, s6 de mentirinha. Temos, assim, dois candidatos a precursores
do riso: um sinal de agresséo coletiva e um sinal de agressdo simulada. Eles sdo mutuamente exclusivos, e ambos podem langar uma luz
sobre o humor dos humanos.” PINKER, 1999, p.572.



VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnoldgica (VII ENICIT) / I Simpdsio de Inovagdo Tecnologica (I SIMPIT)

O burlesco, portanto, é portador da mentira, do engodo, do disfarce, algumas vezes, do grotesco e do fazer o
outro de bobo. Nele estdo contidos os embrides da maioria das comédias. Mas é também o riso da alternancia
e do convivio com os paradoxos da vida. Sua fala, como a de um louco, é ao mesmo tempo proibida e ouvida.
“Ele destoa onde estiver: na corte, é plebeu; entre os doutos, dissolutos; em meio a soldados, poltrdo; entre
estetas, glutdo, entre preciosos, grosseiros

»12




VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnologica (VII ENICIT) / | Simpésio de Inovacao Tecnoldgica (I SIMPIT)

Derivado desses, existem uma galeria de “malandros astuciosos” que faz parte da camada inferior da
sociedade. Entretanto, eles mantém uma relacdo de serventia constante com os poderosos (padres, politicos,
burgueses, etc.). Mas sempre que surge uma oportunidade, procuram tirar proveito da situacdo. Em todas as
épocas e lugares este tipo esteve presente nas mais variadas culturas, apresentando-se com diferentes
denominac6es, conservando, contudo a esséncia do seu carater. Como exemplos, destacamos alguns no quadro
abaixo:

Sociedades tradicionais. Seres mitoldgicos lendarios e, as vezes, divinos e
profanos. Praticam a astlcia pela astlcia, ludica e gratuitamente. Dialogam com a
TRICKSTERS ordem e a desordem, oscilam entre o licito e o ilicito. Véem o mundo em termos de
solugdes pessoais e intuitivas. EX: os satiros, saci-pereré.

Surgem nas farsas italianas. Servos esfomeados, sem patrdo definidos. S&o esperto
ZANNIS e maliciosos, ou bonachdes e estlpidos e, em ambos e os casos glutbes. Os
sucessores de Zanni constituem algumas personagens da Commedia D Arte:
Briguella, Arlecchino, Tufaldino, Tivellino, Coviello Mezzetino, Fritellino e
Pedrolino.

PICAROS Aparecem nas novelas e aventuras espanholas do século XVI e XVII. Nome
aludido aos soldados que regressaram da Picardia, durante as guerras de flandres.
E um tipo sem oficio determinado, que vive de modo irregular e vagabundo, mas
apresenta-se mais freqiientemente como criado. Na maioria das vezes, estd
acompanhado de um amigo de extrema confianga que um completa o outro nas
caracteristicas picarescas. No picaro retrata a miséria de uma sociedade, mas que
ele sabe tirar proveito pela astlcia e rapidez de raciocinio. Ex: Lazarillo de
Tormes, Gusman de Alfarrache, Dom Quixote e Sancho Panca.

QUENGOS OU | Encontram-se na literatura de cordel nordestino. Astuciosos, inteligentes,
AMARELINHOS presepeiros. “Sdo amadveis, risonhos, simpaticos, burladores, sofre a causalidade
externa e vivem ao sabor da sorte da sina”*® .Ex: Pedro Malasartes, Jodo Grilo e
Cacdo de Fogo

O Trickster, como é chamado pelos mitélogos anglo-saxdes, € uma espécie de bufdo cerimonial que
representa 0 ancestral mais acabado de toda uma “dinastia de malandros astuciosos”, a partir do qual
originaram os escravos ladinos, Lazzarillo de Tormes, Pedro Undemales e os brasileiros Pedro Malasarte, Jodo
Grilo e Cancdo de Fogo. Ao Trickster tudo é permitido, se embaralha-se, perde forga, sem maiores
explicagoes. Esse tipo ¢ entendido por Georges Balandier, como personagem sintese de “her6i transformador,
divino em certo sentido, as vezes grotesco, sempre fugidio, poderosamente sexuado, ignorante da separacao do
bem e do mal, metido em aventuras cheio de astlcias e esperteza. Uma figura corporalmente mal identificada e

sexualmente selvagem, que subverte imaginariamente todas as ordens™.

12pAVIS, 1999, p. 35.
13 \VASSALO, 1998, p.:268.

4 BALANDIER, 1997.p.47.



VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnologica (VII ENICIT) / | Simpésio de Inovacao Tecnoldgica (I SIMPIT)

Do trickster advém o riso que penetrou na literatura ocidental através de Epicarmo de Mégara, na Sicilia (por
volta de 500 a.c), com “cenas bonachonas e de comicidade grosseira”, em que se estabeleceu uma variada
escala de personagens- os fanfarrdes e aduladores, parasitas e alcoviteiras, bébados e maridos enganados.
Dessas cenas improvisadas sobrevieram os escravos ladinos de Menandro e reproduzidos por Plauto;
inspiracdo para 0s contos do Decamerom de Boccacio; as aventuras do Asno de Ouro de Apuleio; Séo
também elas fonte arquetipica das farsas medievais, das aventuras picarescas espanholas e dos Zannis da
Comédia Dell’ Arte italiana e modelo para os tipos comicos de Shakespeare, Moliere e Rabelais, que ¢ o
representante literario mais significativo desse riso.

As representacfes em que a natureza se mostra humanizada, quase sempre, tém um carater de inversdo ou
rebaixamento e mesmo de absurdo. O risivel pode ser reforcado quando vestimos os animais e as coisas como
0s humanos e também no caso do adestramento, em que 0s animais sdo apresentados executando diversas
atividades, como se possuissem um certo raciocinio e habilidades semelhantes aos humanos.

Os preconceitos fisicos e morais sdo geralmente atribuidos ao carater animalesco. O guloso é chamado de
porco. A pessoa maldosa é uma vibora ou cobra. O negro é o urubu ou macaco. A mulher é tratada por vaca,
cachorra ou galinha. Existem os narizes de papagaios, os olhos de coruja, 0s queixos de jacaré, os cabelos de
porco-espinho. Os lerdo sdo chamados de tartaruga, os ignorantes de cavalo, 0s raivosos se comportam como
um ledo.

CONCLUSOES

As forcgas vitais do riso, identificadas em diversos rituais de sociedades tribais, ritos de fertilidade e de
nascimento, eram necessarias e obrigatorias para fazer nascer a colheita. “Encontrando um nitido paralelo entre
procriagdo da natureza e a procriagdo do homem. O homem primitivo sancionou a demonstragdo sexual e até
mesmo a unido fisica, na crenga que a natureza executaria em grande escala 0 que ele encenava em escala
menor.”®. Fazer rir como arte, portanto, comega da mesma forma que todas as outras artes, por meio de um
ritual sagrado.

A associacdo do riso a certas celebragdes ou ceriménias dessas sociedades tinha um carater hierofanico (de
iniciacdo). Enquanto o reino da morte é marcado pela dor e o pranto, o da vida é pela alegria e o riso. Ao riso é
atribuida a faculdade, “ndo s6 de acompanhar a vida, mas também de suscita-la.”*® Cada entrada na vida, seja
“nascimento de uma crianga ou nascimento simboélico”, através de ritos de iniciacdo, ¢ acompanhada de alegria
e de risos. O riso tinha uma funcéo criadora e regeneradora.

Geéneros da poética teatral, a tragédia e a comédia se humanizaram e se afastaram do culto religioso,
assumindo, cada uma, caracteristicas proprias, independentes e opostas de retratar a vida. Enquanto a tragédia
€ marcada pela morte, a dor, o desespero e o sacrificio das suas personagens, a comédia mostra o inverso: a
alegria de viver, o prazer, o riso, a esperanca de um final feliz.

Os tipos, os gestos e falas risiveis desses rituais arcaicos, a nosso ver, estdo em sua esséncia no riso popular
nas sociedades tradicionais e que, mais ou menos evidente, aparecem na composi¢cdo de muitos personagens
comicos atuais. E o riso ambivalente, desmentido, carnavalizado e ndo hierarquizado das feiras e pracas
publicas, que pelas sociedades burguesas ainda é muitas vezes condenado ou preconceituosamente
descriminado como baixaria, apelativo e de mau gosto.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ADORNO, Theodor W. Teoria Estética arte e comunicacdo. Lisboa: Edi¢des 70, s/d.

BALANDIER, Geoges. O Contorno: poder e modernidade. Rio de Janeiro: Bertran Brasil, 1997.

BAKTHIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento, contexto de Francois
Rabelais. S&o Paulo: Ednunb, 1996.

BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Politica. Sdo Paulo: Brasiliense, 1994..

BELMONT, Nicole. Poétique du Conte: Essai sur le Conte de Tradition Orale.  Franga: Gallimard, 1999,

CHAUI, Marilena. Convite a Filosofia. Sdo Paulo: Atica, 1995

BGASSNER,op.cit, p.90.
16 PROOP,. s/d, p.98..



VII Encontro de Pesquisa e P6s-Graduacdo (VII ENPPG) / VII Encontro de Iniciacdo Cientifica e
Tecnologica (VII ENICIT) / | Simpésio de Inovacao Tecnoldgica (I SIMPIT)

GASSNER, John. Mestres do Teatro |. Sdo Paulo: Editora Perspectiva edi¢do,1991.

GEERTZ, Cliford. A Interpretacdo das Culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1989.

MACEDO, Rivair José. Riso, Cultura e Sociedade na Idade Média. Sdo Paulo: Unesp, 2000.

PAVIS, Patrice. Dicionario de Teatro. Sdo Paulo: Perspectiva, 1999.

PINKER, Steve. Como a Mente Funciona. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1999

PROOP, Vladimir. Edipo a Luz do Folclore. Lishoa: Universidade, s/d .

ROMERQO, Silvio. Contos Populares do Brasil. Belo Horizonte: Editora Itatiaia Limitada, 1985 .

SANTQOS, Gerson Tendrio. A semiose do sagrado: Uma abordagem complexa dos sistemas religiosos. Sao
Paulo, 2001. Tese (Doutorado em Comunicacdo e Semiética) — Pontificia Universidade Catolica de Séo
Paulo.

VASSALO, Ligia Maria Pondé. Permanéncia do Medieval no Teatro de Ariano Suassuna. Rio de Janeiro,
1988. Tese (Doutorado area de concentracdo) — Universidade Federal do Rio de Janeiro.



